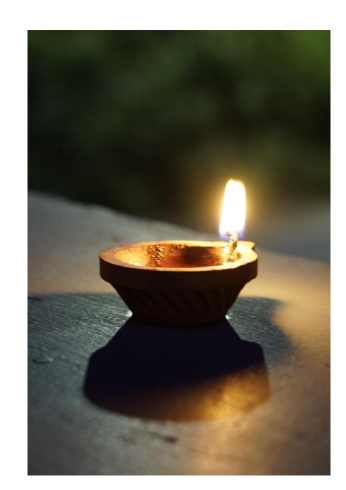
Abhidhamma-Tag 8.11.2025, Agganyani

# Die Bedingtheit des Lebens (12)

Anwesenheit und Abwesenheit, Verschwundensein und Nicht-Verschwundensein

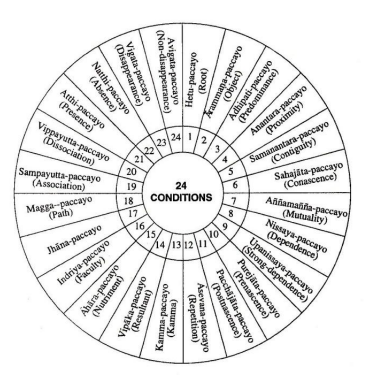
Besprechung der Bedingungskräfte der Anwesenheit und Abwesenheit, des Verschwundenseins und des Nicht-Verschwundenseins (atthi-, natthi-, vigata-, avigata-paccaya) aus dem Paṭṭhāna mit praktischen und für uns relevanten Beispielen zu ihrer Wirkungsweise.





## Die 24 Bedingungen (paccaya)

| 1.         | Hetu-paccaya        | Wurzel-Bedingung                                  |
|------------|---------------------|---------------------------------------------------|
| 2.         | Ārammaṇa-paccaya    | Objekt-Bedingung                                  |
| 3.         | Adhipati-paccaya    | Vorherrschafts-Bedingung                          |
| 4.         | Anantara-paccaya    | Angrenzungs-Bedingung                             |
| 5.         | Samanantara-paccaya | Unmittelbarkeits-Bedingung                        |
| 6.         | Sahajāta-paccaya    | Zusammen-Entstehungs-Bedingung                    |
| 7.         | Аññamañña-paccaya   | Gegenseitigkeits- oder Reziprok-Bedingung         |
| 8.         | Nissaya-paccaya     | Unterstützungs-, Stütz- oder Grundlagen-Bedingung |
| 9.         | Upanissaya-paccaya  | Entscheidende Unterstützungs-Bedingung, Anlass    |
| 10.        | Purejāta-paccaya    | Vorher-Entstehungs-Bedingung                      |
| 11.        | Pacchājāta-paccaya  | Nachher-Entstehungs-Bedingung                     |
| 12.        | Āsevana-paccaya     | Wiederholungs-Bedingung                           |
| 13.        | Катта-рассауа       | Kamma-Bedingung                                   |
| 14.        | Vipāka-paccaya      | Kamma-Wirkungs-Bedingung                          |
| <b>15.</b> | Āhāra-paccaya       | Nahrungs- oder Nährstoff-Bedingung                |
| 16.        | Indriya-paccaya     | Fähigkeits-Bedingung                              |
| <b>17.</b> | Jhāna-paccaya       | Jhāna-Bedingung                                   |
| 18.        | Magga-paccaya       | Pfad-Bedingung                                    |
| 19.        | Sampayutta-paccaya  | Verbindungs- oder Zusammenschluss-Bedingung       |
| 20.        | Vippayutta-paccaya  | Nicht-Verbindungs-Bedingung                       |
| 21.        | Atthi-paccaya       | Anwesenheits-Bedingung                            |
| 22.        | Natthi-paccaya      | Abwesenheits-Bedingung                            |
| 23.        | Vigata-paccaya      | Verschwundenseins-Bedingung                       |
| 24.        | Avigata-paccaya     | Nicht-Verschwundenseins-Bedingung                 |





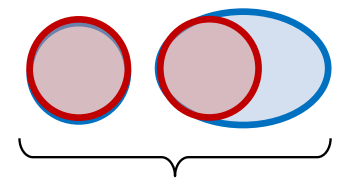
Die letzten 4 paccayas teilen alle Beziehungen danach ein, ob das Bedingte (Wirkung) dann entsteht, wenn das Bedingende (Ursache) noch anwesend ist, oder erst, wenn es verschwunden, d.h. abwesend ist.

#### **Anwesenheit ≡ Nicht-Verschwundensein**



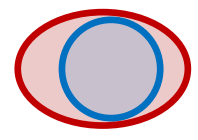
Ursache / Bedingendes

Wirkung / Bedingtes



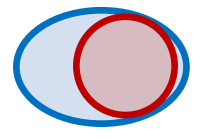
#### sahajāta

entstehen gleichzeitig (das Geistige vergeht auch gleichzeitig; aber *rūpa* als Bedingtes dauert länger)



#### purejāta

rūpa von vatthu und ārammaṇa ist vorher entstanden und noch da, wenn Bewusstsein entsteht



#### pacchājāta

rūpa existiert noch,wenn das geistigeBedingende (daraufWirkende) entsteht



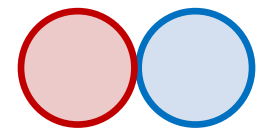
überlappend (Nahrung: rūpāhāra)



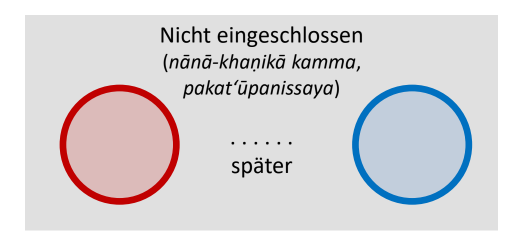
Die letzten 4 paccayas teilen alle Beziehungen danach ein, ob das Bedingte (Wirkung) dann entsteht, wenn das Bedingende (Ursache) noch anwesend ist, oder erst, wenn es verschwunden, d.h. abwesend ist.

#### **Abwesenheit ≡ Verschwundensein**

Ursache / BedingendesWirkung / Bedingtes



**Abwesenheit:** angrenzend





# Atthi paccaya - Anwesenheits-Bedingung Avigata paccaya - Nicht-Verschwundenseins-Bedingung

# **Atthi**

atthi (Verb) = sein

Anwesenheit, Gegenwärtig-Sein, Sein, Existieren

# **Avigata**

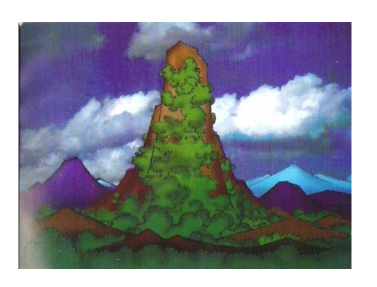
*vigacchati* = weggehen, verschwinden

avigata = nicht entfernt, unverschwunden, nicht verschwunden, nicht gegangen

Nicht-Verschwundensein, Nicht-Geschwundensein



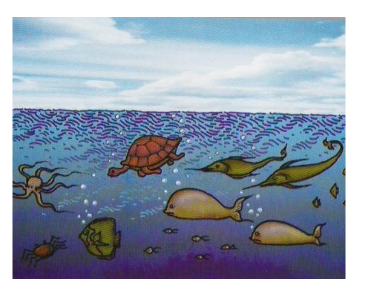




#### 21. ATTHI PACCAYO, die Beziehung von Gegenwart

Diese Beziehung kann mit einem mächtigen Berg verglichen werden, dessen Gegenwart bedingt, dass die Wälder in üppigem Grün bleiben.

In dem Maße wie ein gut ernährter Körper durch das Essen gesund erhalten wird, so auch stehen die fünf Beziehungen – Koexistenz, Vorher-Existenz, Nachher-Existenz, Nahrung, Lebensfähigkeit usw. – ursächlich in Zusammenhang mit ihren entsprechenden Wirkungen.



# 24. AVIGATA PACCAYO, die Beziehung des Bestands / der Dauer

Wassertiere gedeihen fröhlich im Ozean. Wenn sie gefangen werden und nicht länger in Präsenz des Ozeans sind, können sie nicht leben.

Ähnlich steht jeder Bewusstseinsmoment durch die Beziehung der Dauer in Zusammenhang, im Entstehungs-Moment, in der statischen Phase oder im Vergehens-Zustand (*uppāda*, ṭhīti, bhaṅga). Dies ist vom allwissenden Buddha aufgezeigt.





# Atthi paccaya - Anwesenheits-Bedingung Avigata paccaya - Nicht-Verschwundenseins-Bedingung

#### Nyanatiloka, Buddhistisches Wörterbuch ("Paccaya")

#### 21. Anwesenheits-Bedingung (atthi-paccaya)

Als ,Anwesenheits-Bedingung' (atthi-paccaya) gilt ein Ding, das durch seine Anwesenheit für ein anderes eine Bedingung bildet.

Hierher gehören alle unter 6, 7, 8, 10 genannten Dinge.



Sahajāta Zusammenentstehung

Aññamañña Gegenseitigkeit

Nissaya Unterstützung, Abhängigkeit

Purejāta Vorherentstehung

#### 24. Nichtgeschwundensein-Bedingung (avigata-paccaya)

(24) Ist identisch mit 21.



#### Visuddhimagga [Kapitel 17, 538]

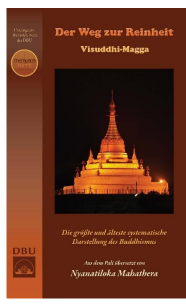
#### 21. Anwesenheits-Bedingung (atthi-paccaya)

Als ,Anwesenheits-Bedingung' (atthi-paccaya) gilt ein Ding, das durch seine als Gegenwart gekennzeichnete Anwesenheit einem anderen ebensolchen Dinge als Stütze dient.

Für diese Bedingung hat man eine siebenfache Obersicht aufgestellt, und zwar mit Hinsicht auf:

- 1. Die unkörperlichen Gruppen,
- 2. die Grundstoffe,
- 3. das Geistige und Körperliche,
- 4. Bewusstsein und geistige Dinge,
- 5. die Grundstoffe;
- 6. die Grundlagen (des Geistigen),
- 7. die physische Grundlage (Herz).





Zu beziehen über www.theravadanetz.de



#### Visuddhimagga [Kapitel 17, 538]

#### 21. Anwesenheits-Bedingung (atthi-paccaya)

Als ,Anwesenheits-Bedingung' (atthi-paccaya) gilt ein Ding, das durch seine als Gegenwart gekennzeichnete Anwesenheit einem anderen ebensolchen Dinge als Stütze dient.

Für diese Bedingung hat man eine siebenfache Obersicht aufgestellt, und zwar mit Hinsicht auf:

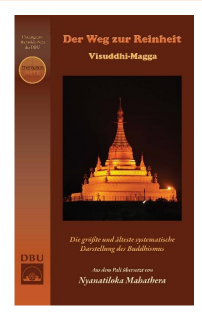
hadaya-vatthu

nāma-khandhas 1. Die unkörperlichen Gruppen, bedingen sich mahābhūtas (für einander) 2. die Grundstoffe, nāma + rūpa (patisandhi) das Geistige und Körperliche, Bewusstsein und geistige Dinge, citta + cetasikas (für cittaja rūpa) die Grundstoffe; mahābhūtas (für die upāda-rūpas)

die Grundlagen (des Geistigen),

7. die physische Grundlage (Herz).

zusammen āyatana (vatthu + rūpārammaṇa)



entstehen vor dem Bedingten und sind noch vorhanden

entstehen



#### **Anwesenheits-Bedingung wechselseitig für Zusammenentstehendes:**

1. Die unkörperlichen Gruppen, nāma-khandhas

2. die Grundstoffe, *mahābhūtas* (für einander)

3. das Geistige und Körperliche, nāma + rūpa (patisandhi)



#### Die nāma-khandhas (= citta + cetasikas):

1. Vedanākkhandha Gefühls-Gruppe

2. Saññākkhandha Wahrnehmungs-Gruppe

3. Saṅkhārakkhandha Gruppe der Geistesformationen

4. Viññāṇakkhandha Bewusstseins-Gruppe

#### Die 4 mahā-bhūtas:

1. Paţhavī Erdelement (Festigkeit, Härte)

2. Āpo Wasserelement (Kokäsion)

3. Tejo Feuerelement (Temperatur)

4. Vāyo Luft- oder Windelement (Bewegung)



#### *Nāma + rūpa (paṭisandhi,* Wiedergeburtsmoment):

**Nāma:** Paṭisandhi-citta + cetasikas ← **Rūpa:** hadaya-vattl

(hier 15 *paṭisandhi-cittas,* für Menschen 9)

Rūpa: hadaya-vatthu (Herz-Grundlage)

es entstehen gleichzeitig 3  $r\bar{u}pa$ -kal $\bar{a}pas$ :

10-er Gruppe des Körpersinns (kāya-pasāda-dasaka

10-er Gruppe des Geschlechts (bhāva-dasaka)

10-er Gruppe der Herz-Grundlage (hadaya-vatthu-dasaka)



#### **Anwesenheits-Bedingung für Zusammenentstehendes (ohne Wechselseitigkeit):**

4. Bewusstsein und geistige Dinge, citta + cetasikas (für cittaja rūpa)

5. die Grundstoffe; *mahābhūtas* (für die *upāda-rūpas*)

"Das **Bewusstsein und die Bewusstseinsfaktoren** aber sind für die durch Bewusstsein entstandenen körperlichen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit."

Im Entstehungs-Submoment des citta kann cittaja rūpa entstehen.

(75)cittas -> z.B. körperliche oder sprachliche Äußerung; Leichtigkeit, Geschmeidigkeit ...

89 cittas

- 10 dvi-pañca-viññāṇas
- 4 arūpa-vipāka

Die **4 großen Elemente** (*mahā-bhūtas*) bedingen gleichzeitig die 24 abgeleiteten materiellen Qualitäten (*upāda-rūpa*).

z.B. in der kleinsten Materie-Gruppe der 8 Untrennbaren:

4 Elemente -> Farbe, Geruch, Geschmack, Nährstoff Farbe



# Anwesenheits-Bedingung für Zusammenentstehendes

# Paṭṭhāna, Paccayaniddesa: Atthi paccayo



#### Atthipaccayo'ti:

- (1) Cattāro khandhā arūpino aññamaññam atthī paccayena paccayo.
- (2) Cattāro mahābhūtā aññamaññam atthi paccayena paccayo.
- (3) Okkantikkhane nāmarūpam aññamaññam atthi paccayena paccayo.
- (4) Cittacetasikā dhammā cittasamuţţhānānam rūpānam atthi paccayena paccayo.
- (5) Mahābhūtā upādārūpānam atthi paccayena paccayo.

### **Anwesenheits-Bedingung:**

Die vier immateriellen Gruppen stehen untereinander durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die vier großen Elemente stehen untereinander durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Im Empfängnis-Moment stehen Geist und Materie wechselseitig durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Phänomene Bewusstsein und Geistesfaktoren stehen mit Geist-gezeugter Materie durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die großen Elemente stehen mit abgeleiteter Materie durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.



6. die Grundlagen (des Geistigen)

āyatana (vatthu + rūpārammaṇa)

Die physischen Sinnesgrundlagen und materiellen Objekte müssen (noch) anwesend sein, damit das entsprechende Bewusstsein entstehen kann.

"Ebenso ist die **Grundlage Auge** für das Sehbewusstseins-Element und die damit verbundenen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit. … die Grundlage Körper für das Körperbewusstseins-Element …



... die **Grundlage Sehobjekt** für das Sehbewusstseins-Element ... ... die Grundlage Körpereindruck für das Körperbewusstseins-Element und die damit verbundenen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit.

Die **Grundlagen Sehobjekt usw.** sind für das Geist-Element und die damit verbundenen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit."





#### **Anwesenheits-Bedingung der vorherentstandenen Sinnesgrundlage:**

<u>Beispiel:</u> Augen-Grundlage als Anwesenheits-Bedingung für Seh-Bewusstsein cakkhāyatana -> cakkhu-viññāṇa

Die (vorher entstandene) **Augen-Grundlage** bedingt durch ihre Anwesenheit das **Seh-Bewusstsein** (*cakkhu-viññāṇa*, *kusala-vipāka* oder *akusala-vipāka*).

Nur cakkhu-viññāṇa (C) entsteht auf der Augen-Grundlage, alle anderen cittas auf der Herz-Grundlage.



= 51 citta-Submomente



# Atthi paccaya - Anwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Nicht-Verschwundenseins-Bedingung

Nina van Gorkom ("The Conditionality of Life"), Vorwort + Kapitel 18

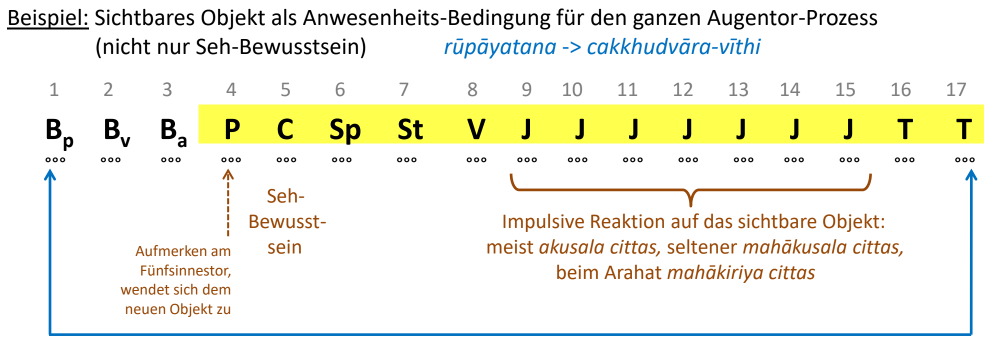
Der Leser wird es schwierig finden, die **Dauer von** *rūpa* zu studieren, die siebzehn *citta*-Momenten entspricht. Wir könnten diese Momente niemals zählen, sie gehen zu schnell vorüber. Das Wissen über die Dauer von *rūpa* hilft uns jedoch zu erkennen, dass *rūpa* länger dauert als *citta*. *Rūpa* ist in seinem Entstehens-Moment schwach, aber nach seinem Entstehen kann es *citta* bedingen. Ein *rūpa* kann mehrere *cittas* bedingen, da es länger dauert als *citta*. Zum Beispiel kann das *rūpa*, das ein Sinnesobjekt ist (Farbe, Ton usw.), eine Reihe von *cittas* bedingen, die in einem Sinnestor-Prozess durch die Objekt-Bedingung entstehen, das heißt dadurch, dass es das Objekt ist, das die *cittas* erfahren.

Das sichtbare Objekt und die anderen **Sinnesobjekte** sind *rūpas*, die ebenfalls (wie die Sinnes-Grundlagen) vor den Sinneswahrnehmungen entstehen müssen und die diese durch die Bedingung der **Vorherentstehungs-Anwesenheit** bedingen.





#### **Anwesenheits-Bedingung des vorherentstandenen Sinnesobjekts:**



Lebens-Spanne des physikalischen Sinnes-Objekts, hier der Farbe/Form

Initiiert durch und während der Existenz der Farbe/Form läuft ein ganzer Geistesprozess mit 17 Bewusstseinsmomenten ab, die alle eine bestimmte, spezifische Funktion haben.

Das 4. - 17. Bewusstsein arbeitet "aktiv" mit dem vorherentstandenen sichtbaren Objekt.



# Atthi paccaya - Anwesenheits-Bedingung Avigata paccaya - Nicht-Verschwundenseins-Bedingung

Sayadaw U Ñāṇavaṃsa, "Paṭṭhāna light"

### Nibbāna

Nibbāna ist das Unbedingte, kann aber selbst andere Wirklichkeiten bedingen.



Wie – wie nicht?



Nibbāna ist das Bedingende nur in der Objekt-, Vorherrschafts- und entscheidenden Unterstützungs-Bedingung, aber nicht in der Anwesenheits-Bedingung. Das ist deshalb, weil ein bedingendes Phänomen durch diese Bedingung nur dann mit einem bedingten Phänomen in Beziehung stehen kann, wenn es [gerade] gegenwärtig ist, und nicht mehr, wenn es vergeht – das bedeutet die Ursache ist hier unbeständig. Aber Nibbāna ist immer vorhanden, deshalb hat es nicht die Energie der Anwesenheits-Bedingung. [... deshalb ist es keine Anwesenheits-Bedingungskraft.]

Bei der "Nicht-Verschwundenseins"-Bedingung wird es noch deutlicher: Das Bedingende ist etwas, das verwinden kann, nur vorübergehend da ist, also etwas Unbeständiges, Vergängliches.



# Paṭṭhāna, Paccayaniddesa: Atthi paccayo



6 – 10 die "inneren Grundlagen" (physische Sinnesorgane)

- (6) Cakkhāyatanam cakkhuviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (7) Sotāyatanam sotaviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (8) Ghānāyatanaṃ ghānaviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānaṃ atthi paccayena paccayo.
- (9) Jivhāyatanam jivhāviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (10) Kāyāyatanam kāyaviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.

Die Augen-Grundlage steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Ohren-Grundlage steht mit dem Hör-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Nasen-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Zungen-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Körper-Grundlage steht mit dem Körper-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.



## Paṭṭhāna, Paccayaniddesa: Atthi paccayo



11 – 15 die "äußeren Grundlagen" (materielle Objekte)

- (11) Rūpāyatanam cakkhuviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (12) Saddāyatanam sotaviññāṇadhātuyā tam sampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (13) Gandhāyatanam ghānaviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (14) Rasāyatanam jivhāviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.
- (15) Phoṭṭhabbāyatanaṃ kāyaviññāṇadhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānaṃ atthi paccayena paccayo.

Die Grundlage sichtbares Objekt steht mit dem Seh-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Ton-Grundlage steht mit dem Hör-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Der Geruchs-Grundlage steht mit dem Riech-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Geschmacks-Grundlage steht mit dem Schmeck-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.

Die Grundlage berührbares Objekt steht mit dem Körper-Bewusstseins-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.



#### Objekt-Grundlagen

# Paţţhāna, Paccayaniddesa: Atthi paccayo

(16) Rūpāyatanam saddāyatanam gandhāyatanam rasāyatanam phoṭṭhabbāyatanam manodhātuyā taṃsampayuttakānañca dhammānam atthi paccayena paccayo.

Die Grundlagen sichtbares Objekt, Ton, Geruch, Geschmack und berührbares Objekt stehen mit dem Geist-Element und den mit ihm verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.





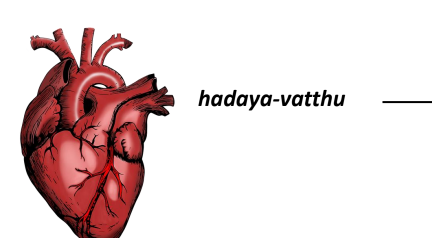
#### **Anwesenheits-Bedingung von Vorherentstandenem:**

7. die physische Grundlage (Herz).

hadaya-vatthu

Die physische Herzgrundlage muss (noch) anwesend sein, damit das entsprechende Geist-Bewusstsein entstehen kann.

"Jenes körperliche Organ (Grundlage des Geistes), auf Grund dessen das Geist-Element und das Geistbewusstseins-Element zum Entstehen kommen, jenes körperliche Organ ist für das Geist-Element und das Geistbewusstseins-Element sowie für die damit verbundenen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit."



**Geist-Element:** Aufmerkendes Bewusstsein am Fünf-Sinnestor und empfangendes Bewusstsein (2), kommen nur in einem Sinnestor-Prozess vor.

mano-dhātu (3) & cetasikas (10)

mano-viññāṇa-dhātu (76) & cetasikas

#### **Geist-Bewusstseins-Element:**

alles Bewusstsein außer den 10 Sinnes-Bewusstseinsarten (die auf den Sinnesgrundlagen entstehen) und den 3 Bewusstseinsarten des Geist-Elements



# Paṭṭhāna, Paccayaniddesa: Atthi paccayo

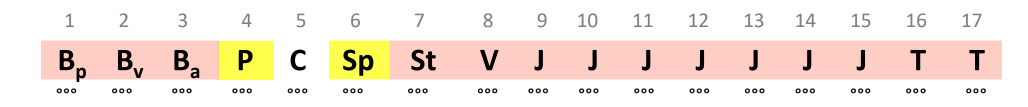


(17) Yam rūpam nissāya manodhātu ca manoviññāṇadhātu ca vattanti.

Tam rūpam manodhātuyā ca manoviññāṇadhātuyā ca taṃsampayutatkānañca dhammānaṃ atthi paccayena paccayo. Abhängig von dieser Materie entstehen das Geist-Element und das Geist-Bewusstseins-Element.

Herz-Grundlage (hadaya-vatthu)

Jene Materie steht mit dem Geist-Element, dem Geist-Bewusstseins-Element und den mit ihnen verbundenen Phänomenen durch die Anwesenheits-Bedingung in Beziehung.



Geisttor-Prozess:



B<sub>v</sub> B<sub>a</sub> M J J J J J T T



Visuddhimagga [XVII, 538] und Abhidhammattha Sangaha [VIII, §26 + Guide to §26]

weiterhin werden noch separat erwähnt:

**Nachherentstehungs-Anwesenheit** (*pacchājāta atthi*): ≡ Nachherentsteheungs-Bedingung

Der Körper ist schon da (bzw. *rūpa* in der Existenz-Phase) und noch nicht verschwunden, während das nachherentstehende Bewusstsein mit seinen Geistesfaktoren auf ihn wirken, ihn beeinflussen, stärken.

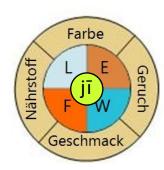
**Nahrungs-Anwesenheit** ( $\bar{a}h\bar{a}ra$ -atthi):  $\equiv$  Nahrungs-Bedingung, Teil stoffliche Nahrung ( $r\bar{u}p'\bar{a}h\bar{a}ra$ )

"Die stoffliche Nahrung ist für diesen Körper eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit." Die Nahrung bedingt Nahrungs-gezeugte Körperlichkeit (āhāraja rūpa) durch die Anwesenheit und das Zusammenspiel von (das Gegessene) und innerem Nährstoff (als Komponente jeden rūpa-kalāpas).

**Lebensfähigkeits-Anwesenheit** (*jīvitindriya-atthi*): ≡ Fähigkeits-Bedingung,
Teil physische Lebensfähigkeit (*rūpa-jīvitindriya*)

"Die physische Lebensfähigkeit ist für die karmageborenen körperlichen Dinge eine Bedingung im Sinne von Anwesenheit."

Rūpa-jīvitindriya wirkt durch Anwesenheit nur auf die zusammenentstehenden rūpas desselben kammaja rūpa-kalāpas und hält diese "lebendig" (z.B. die Sinnesorgane).





# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

# Natthi

n + atthi (Verb) = nicht sein

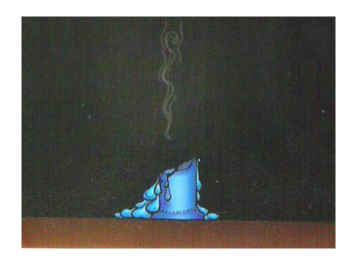
Abwesenheit, Nicht-Gegenwärtig-Sein, Nicht-Sein, Nicht-Existieren

# **Vigata**

vigacchati = weggehen, verschwindenvigata = entfernt, verschwunden, gegangenVerschwundensein, Geschwundensein



Übersetzt aus: The Illustrated Buddhist Philosophy of Relations: The Patthana (Khin Maung Aye, Yangon, 2004)



#### 22. NATTHI PACCAYO, die Beziehung der Abwesenheit

Die Beziehung der Abwesenheit entspricht ganz die Beziehung der Angrenzung oder anantara paccaya. Genau wie nur dann Dunkelheit herrscht, wenn das Licht einer Lampe ausgeht, so kann die Abwesenheits-Beziehung nur entstehen, wenn die drei Zeit-Phasen oder khaṇas, d.h. der Moment des Entstehens oder der Genesis (appāda), der Moment der Entwicklung (ṭhīti) und der Moment der Auflösung (bhaṅga), die unterschiedliche Stadien des Bewusstseins repräsentieren, vollständig abwesend sind.



# 23. VIGATA PACCAYO, die Beziehung des Verschwundenseins

Genau wie der Mond scheinen kann, wenn die Sonne nicht scheint, so kann ein frisches Bewusstsein und seine Begleiter nur entstehen, wenn das vorhergehende Bewusstsein und seine geistigen Begleiter nicht mehr vorhanden sind.





# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

#### Nyanatiloka, Buddhistisches Wörterbuch ("Paccaya")

#### 22. Abwesenheits-Bedingung (natthi paccaya)

Die Abwesenheits-Bedingung bezieht sich auf den einem Bewusstseinszustande unmittelbar vorangehenden Zustand (s. 4), anantara der durch seine Abwesenheit dem nachfolgenden die Möglichkeit zu seiner Entstehung bietet.

#### 23. Nichtgeschwundensein-Bedingung (avigata-paccaya)

(23) Ist identisch mit 22.



# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

#### Visuddhimagga [Kapitel 17, 538]

#### 22. Abwesenheits-Bedingung (natthi-paccaya)

Als 'Abwesenheits-Bedingung' (natthi-paccaya) gelten die unmittelbar vorher verschwundenen unkörperlichen Dinge, insofern diese (auf Grund ihrer Abwesenheit) den unmittelbar nach ihnen aufsteigenden unkörperlichen Dingen zum Aufsteigen die Gelegenheit bieten.

Wie es heißt (Pace. No 22):

"Das unmittelbar vorher geschwundene Bewusstsein und die Geistesfaktoren sind für das gegenwärtige Bewusstsein und die Geistesfaktoren eine Bedingung im Sinne von Abwesenheit."

#### 23. Geschwundenseins-Bedingung (vigata-paccaya)

Insofern aber jene Dinge durch ihr Geschwundensein (anderen Dingen zum Aufsteigen) verhelfen, gelten sie als "Geschwundenseins-Bedingung, (vigata-paccaya).





# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

Abhidhammattha Sangaha [VIII, §25 + Guide to §25]



= Bedingung Geist zu Geist

Nāma bedingt nāma.

Bedingendes (paccaya)

Bedingungskraft, Beziehung (paccayassati)

Bedingtes (paccayuppanna)

außer dem cuti-citta eines Arahat, da nach dessen Tod kein citta folgt

89 cittas

52 cetasikas

natthi paccaya

89 cittas

52 cetasikas

vorhergehender Geist

unmittelbar nachfolgender Geist



### Beispiele / Übung: Wirkt hier die Abwesenheits-Bedingungskraft?

Mahākusala citta ... natthi ... lobhamūla citta ? Nein, auf kusala kann nicht unmittelbar akusala folgen (aber: Cittānupassanā). Lobhamūla citta ... natthi ... mahāvipāka citta ? Ja: auf 7. javana citta folgt tadārammana oder bhavanga (ist meist mahāvipāka) Dosamūla citta ... natthi ... anāgāmi-magga citta ? Nein der Anāgāmī merzt dosa zwar vollständig aus, aber nicht im selben Prozess. Cakkhu-viññāna ... natthi ... santīrana citta ? Nein, dazwischen ist noch sampaţicchana (empfangendes Bewusstsein). Manodvārāvajjana citta ... natthi ... bhavaṅga citta ? Ja: bei kleinem/schwachem Sinnesobjekt endet der Prozess mit votthapana Sotāpatti-phala citta ... natthi ... sotāpatti-phala citta ? Ja: im Erlangungsprozess immer 2 phala-cittas; bei phala-samāpatti viele Mahākusala citta ... natthi ... sotāpatthi-magga citta? Ja: dann hat *mahākusala* die Funktion von *gotrabhū* (Reife-Moment, Linienwechsel) Mahākusala citta ... natthi ... sotāpatthi-phala citta? Ja: dann hat mahākusala die Funktion von vodāna (Klärung) Cuti citta ... natthi ... paţisandhi citta? Ja: auf den Tod folgt unmittelbar Wiedergeburt 1. rūpāvacara kusala citta ... natthi ... 2. rūpāvacara kusala citta? Nein, *jhānas* in verschiedenen Prozessen 3. rūpācacara kusala citta ... natthi ... bhavaṅga citta? Ja: nach dem letzten *jhāna-citt*a endet der Prozess mit *bhavaṅga* Nein, nach phala folgt bhavanga. Nachbetrachtung im nächsten Prozess mit Arahatta-phala citta ... natthi ... mahākiriya citta ? mahākiriya cittas. 4. arūpācacara kiriya citta ... natthi ... arahatta-phala citta ?

Ja: wenn der Arahat nach dem höchsten arūpa-jhāna in nirodha-samāpatti

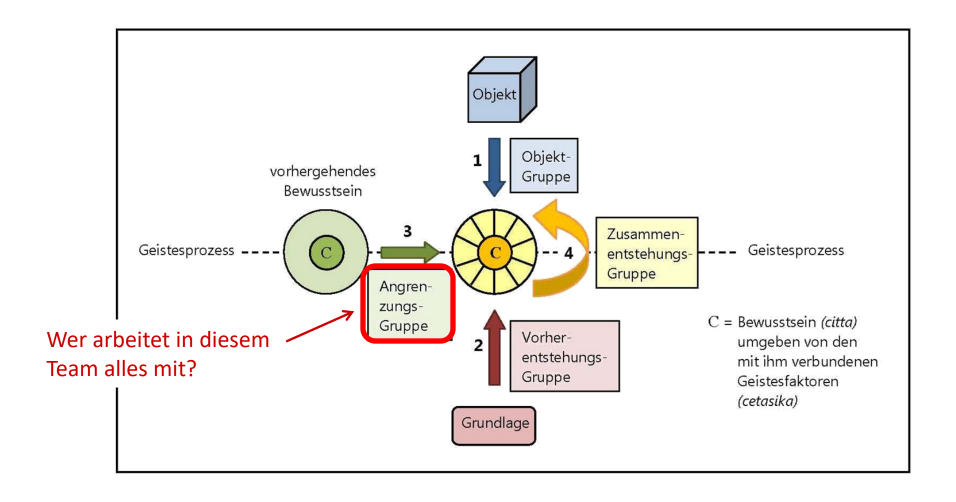
geht, erscheint danach sein phala-citta.

29



# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

#### Team-Arbeit: Mitarbeit in der anantara-Gruppe





### 7 Bedingungskräfte (maximal) arbeiten in der Angrenzungs-Gruppe zusammen:

manchmal

- 1. Anantara paccaya
  Angrenzungs-Bedingung
- 2. Samanatara paccaya
  Unmittelbarkeits-Bedingung
- 3. *Upanissaya paccaya* (anantara-) Entscheidender Anlass (nur durch Angrenzung)
- 4. Kamma (anantara-)
- 5. *Āsevana paccaya* Wiederholung
- 6. *Natthi paccaya*Abwesenheit
- 7. *Vigata paccaya*Verschwundensein

Vippayutta-paccayo (Dissociation) Sahajāta-paccayo Sampayutta-paccayo (Conascence) (Association) 19 CONDITIONS Aññamañña-paccayo (Mutuality) Magga--paccayo 18 /14 /13 12 \11





# Abwesenheits- und Verschwundenseins-Bedingung

# Paṭṭhāna, Paccayaniddesa



#### Natthipaccayo'ti:

Samanantara-niruddhā cittacetasikā dhammā paṭuppannānaṃ cittacetasikānaṃ dhammānaṃ natthi paccayena paccayo.

#### Vigatapaccayo'ti:

Samanantara-vigatā cittacetasikā dhammā paṭuppannānaṃ cittacetasikānaṃ dhammānaṃ vigata paccayena paccayo.

#### **Abwesenheits-Bedingung:**

Gerade beendetes

Bewusstsein und Geistesfaktoren
stehen mit dem gegenwärtigen
Bewusstsein und Geistesfaktoren

alle vorhergehenden, gerade beendeten 89 cittas (außer dem Arahatta cuti-citta)

alle gegenwärtigen 89 cittas (einschließlich des Arahatta cuti-citta)

durch die Abwesenheits-Bedingung in Beziehung.

### Verschwundenseins-Bedingung:

Gerade geschwundenes
Bewusstsein und Geistesfaktoren
stehen mit dem gegenwärtigen
Bewusstsein und Geistesfaktoren
durch die Verschwundenseins-Bedingung in Beziehung.



Alle 24 Bedingungen können nach Anwesenheit (atthi) und Abwesenheit (natthi) eingeteilt werden:

|    | Bedingungskraft (paccayassati)       |                     | atthi          | natthi |
|----|--------------------------------------|---------------------|----------------|--------|
| 1  | Wurzel                               | Hetu-paccaya        | Х              |        |
| 2  | Objekt                               | Ārammaṇa-paccaya    | Х              |        |
| 3  | Vorherrschaft                        | Adhipati-paccaya    | Х              |        |
| 4  | Angrenzung                           | Anantara-paccaya    |                | X      |
| 5  | Unmittelbarkeit                      | Samanantara-paccaya |                | Х      |
| 6  | Zusammenentstehung                   | Sahajāta-paccaya    | Х              |        |
| 7  | Gegenseitigkeit                      | Аññamañña-paccaya   | Х              |        |
| 8  | Unterstützung                        | Nissaya-paccaya     | Х              |        |
| 9  | Entscheidende Unterstützung / Anlass | Upanissaya-paccaya  | <mark>x</mark> | x (x)  |
| 10 | Vorherentstehung                     | Purejāta-paccaya    | Х              |        |
| 11 | Nachherentstehung                    | Pacchājāta-paccaya  | Х              |        |
| 12 | Wiederholung                         | Āsevana-paccaya     |                | Х      |
| 13 | Kamma                                | Катта-рассауа       | <mark>x</mark> | (x)    |
| 14 | Kamma-Resultat                       | Vipāka-paccaya      | Х              |        |
| 15 | Nahrung                              | Āhāra-paccaya       | Х              |        |
| 16 | Fähigkeit                            | Indriya-paccaya     | Х              |        |
| 17 | Jhāna                                | Jhāna-paccaya       | Х              |        |
| 18 | Pfad                                 | Мадда-рассауа       | Х              |        |
| 19 | Verbindung                           | Sampayutta-paccaya  | Х              |        |
| 20 | Nicht-Verbindung                     | Vippayutta-paccaya  | Х              |        |
| 21 | Anwesenheit                          | Atthi-paccaya       | Х              |        |
| 22 | Abwesenheit                          | Natthi-paccaya      |                | Х      |
| 23 | Verschwundensein                     | Vigata-paccaya      |                | Х      |
| 24 | Nicht-Verschwundensein               | Avigata-paccaya     | Х              |        |

Atthi: Objekt-Anlass Natthi: Angrenzungs-Anlass (natürlicher Anlass nicht!)

Atthi: sahajāta-kamma (Natthi: asynchrones Kamma, nānakkhaṇika kamma nicht!)



# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

Nina van Gorkom ("The Conditionality of Life"), Vorwort + Kapitel 1

Auf jedes *citta*, das entsteht und vergeht, folgt unmittelbar ein nachfolgendes *citta*, und daher können sich von Moment zu Moment heilsame und unheilsame **Neigungen ansammeln**. Das Verständnis, das jetzt entsteht, verschwindet zwar wieder, aber es hat sich angesammelt und kann somit wachsen. Es kann sich zu direktem Verständnis der Wirklichkeiten entwickeln und schließlich zur Erleuchtung führen.



Jedes citta, das entsteht, fällt vollständig weg, aber das nächste citta folgt ihm. In der ununterbrochenen Serie von cittas, die ständig aufeinander folgen, werden Neigungen zu Gut und Böse weitergetragen.



### Praxis nach Satipațțhāna

#### Mahāsatipaṭṭhāna-Sutta [MN 10 und DN 22]

1. Kāyānupassanā - Betrachtung des Körpers (14) Betrachtung der noch anwesenden Körperlichkeit => atthi

2. Vedanānupassanā - Betrachtung der Gefühle (9)

3. Cittānupassanā - Kontemplation des Bewusstseins (16)

4. Dhammānupassanā - Betrachtung des Dhamma/der dhammas (5)

Betrachtung eines bereits verschwundenen geistigen Phänomens (ist aber **nicht** *natthi*, weil nicht angrenzend)

1. Nīvaraṇa Hindernisse (5)

2. Upādānakkhandha Gruppen des Anhaftens (5)

3. Āyatana Sinnesgrundlagen (6 x 2)

4. Bojjhanga Faktoren der Erleuchtung (7)

5. Ariya sacca Edle Wahrheiten (4)

#### Beispiel Dhammānupassanā, Hindernisse:

"Wenn Sinnesverlangen in ihm da ist, weiß er 'Sinnesverlangen ist da', wenn kein Sinnesverlangen da ist, weiß er… Er weiß, wie Sinnesverlangen zur Entstehung kommt … wie es zur Auflösung kommt (…)"

#### Beispiel Dhammānupassanā, Sinnesgrundlagen:

"Er kennt das Auge und die sichtbaren Objekte und die Fessel, die in Abhängigkeit von beiden entsteht. (...)"

#### Beispiel Cittānupassanā:

# "Wie nun, o Mönche, weilt der Mönch beim Geist in der Betrachtung des Geistes?

Wenn ein Geist mit Gier auftaucht, weiß er: 'Dies ist ein Geist mit Gier'; oder wenn ein Geist ohne Gier auftaucht, weiß er: 'Dies ist ein Geist ohne Gier'; (…)

Er verweilt, indem er immer wieder die Ursache und das tatsächliche Erscheinen des Geistes wahrnimmt; oder ... die Auflösung des Geistes. (...)"

#### Beispiel Vedanānupassanā:

"Wenn er ein unangenehmes Gefühl erlebt, weiß er: 'Ich erlebe ein unangenehmes Gefühl'. (...)

Er verweilt und nimmt wieder und wieder die Ursache und das tatsächliche Erscheinen von Gefühl wahr; oder er verweilt und nimmt wieder und wieder die Ursache und die tatsächliche Auflösung von Gefühl wahr. (...)"



# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

Sayadaw U Ñāṇavaṃsa, "Paṭṭhāna light":

"Aus der Sicht des Dhamma kann Abwesenheit eine mächtigere Unterstützung sein als Anwesenheit."

#### Geschichte von Kisāgotamī (Kommentar zum Dhammapada-Vers 114)



Als Kisāgotamīs Kind, ihr einziger geliebter Sohn, starb, war sie völlig verzweifelt, hielt das tote Kind auf dem Arm und lief von Haus zu Haus auf der Suche nach Medizin, die ihr Kind wieder gesund machen könnte. Die Leute hielten sie für verrückt und sagten, "dein Kind ist tot, da hilft keine Medizin mehr", aber ein weiser, alter Mann schickte sie zum Buddha.

Der Buddha sagt ihr, er könne helfen, sie solle ihm ein paar Senfkörner bringen, aber aus einem Haus, in dem noch nie jemand gestorben war. Kisāgotamī rannte eifrig los und bat die Leute um die Senfsamen, aber musste erfahren, dass schon überall gestorben worden war, in jedem Haus, in jeder Familie.

Als sie die Vergänglichkeit allen Lebens realisiert hatte, konnte sie ihre Anhaftung loslassen, ihr totes Kind begraben und kehrte zum Buddha zurück. Er lehrte sein und sprach den Vers:

"Die Menschen sind schwer belastet von so vielen Sorgen; sie werden getrieben von Gedanken um Kinder, Reichtum, Besitz und Ansehen; Wie sehr sie auch am Leben hängen mögen, der Tod kommt zu allen und fegt alles hinweg, so wie eine große Flut ein schlafendes Dorf hinwegfegt."



# Natthi paccaya - Abwesenheits-Bedingung Vigata paccaya - Verschwundenseins-Bedingung

#### Geschichte von Kisāgotamī (Kommentar zum Dhammapada-Vers 114)



Kisāgotamī hatte die Unsicherheit des Lebens und die Sicherheit des Todes tief erkannt, und dass nichts in dieser Welt wirkliches, dauerhaftes Glück geben kann. Sie bat den Buddha um Ordination und praktizierte eifrig und mit Hingabe.

Eines Abends beobachtete sie das Flackern der Flamme der Öllampe in ihrer Hütte und bemerkte, wie leicht sie durch den geringsten Luftzug ausgeblasen werden konnte. Dadurch gewann sie tiefste Einsicht in die Zerbrechlichkeit und Vergänglichkeit des Lebens. Sie wurde die erste Arahat-Bhikkhunī.

Der Buddha kam zu ihr und rezitierte folgenden Vers (= Dhp 114):

"Und lebt' man auch hundert Jahre, Doch schaut nicht das todlose Reich, Weit besser ein Lebenstag dessen, Der's todlose Reich hat geschaut."

Schicksalsschläge wie ein Verlust (*natthi, vigata*) sind großes Leiden, können aber auf den Weg des Dhamma führen, zu dringlicher Praxis, und dadurch letztlich zu tiefster Erkenntnis der Wirklichkeit, zu Nibbāna.





#### Abschluss mit Aspiration und Wünschen

Imāya dhammānudhamma paṭipattiyā Buddhaṃ pūjemi.

Imāya dhammānudhamma paṭipattiyā Dhammaṃ pūjemi.

Imāya dhammānudhamma paṭipattiyā Saṅghaṃ pūjemi.

Addha imāya paṭipattiyā jāti-jarā vyādhi-maraṇamhā parimuccissāmi.

Idaṃ me puññaṃ āsavakkhayā vahaṃ hotu.
Idaṃ me puññaṃ bodhi-ñāṇassa paccayo hotu.
Idaṃ me puññaṃ nibbāṇassa paccayo hotu.
Imaṃ puñña bhāgaṃ sabbā sattānaṃ bhājema.

Durch diese mit der Lehre übereinstimmenden Praxis verehre ich den Buddha

... verehre ich den Dhamma,

... verehre ich den Sangha.

Durch diese Praxis werde ich mit Sicherheit frei von Geburt, Alter, Krankheit und Tod.

Mögen meine Verdienste die Trieb-Versiegung hervorbringen.

Mögen meine Verdienste zu Erleuchtungs-Wissen führen.

Möge ich durch meine Verdienste Nibbāna erlangen.

Mögen alle Wesen an diesen Verdiensten teilhaben und glücklich sein.

Sādhu, sādhu, sādhu!