

... auf dem Weg zur Befreiung



Namo tassa Bhagavato

**Arahato** 

Sammāsambuddhassa



# Tugenden vervollkommnen auf dem Weg zur Befreiung

Was soll der Mond hier?

Jātaka: Der Hase im Mond ...

**Die Vollkommenheiten (pāramīs)** aus Sicht des Abhidhamma, der Sutten und alter Kommentare, ihre oft unterschätzte Bedeutung und Praxis auf dem Weg zur Arahat- oder Buddhaschaft

Wozu und welche Tugenden praktizieren oder gar vervollkommnen?

Unsere Motivation und Ziele in diesem Leben und darüber hinaus: Erfolgreiche Meditation, Ruhe und Einsicht, Nibbāna, den Stromeintritt ... die Arahatschaft zu erlangen oder gar ein Buddha zu werden.



## Was sind Tugenden?

Wikipedia: <a href="https://de.wikipedia.org/wiki/Tugend">https://de.wikipedia.org/wiki/Tugend</a>

Das Wort **Tugend** (von mittelhochdeutsch *tugent*, Kraft, Macht, [gute] Eigenschaft, Fertigkeit, Vorzüglichkeit') ist abgeleitet von taugen; die ursprüngliche Grundbedeutung ist die **Tauglichkeit** (Tüchtigkeit, Vorzüglichkeit) einer Person.

Allgemein versteht man unter Tugend eine hervorragende Eigenschaft oder vorbildliche Haltung. Im weitesten Sinne kann jede Fähigkeit zu einem Handeln, das als wertvoll betrachtet wird, als Tugend bezeichnet werden. In der Ethik bezeichnet der Begriff eine als wichtig und erstrebenswert geltende Charaktereigenschaft, die eine Person befähigt, das sittlich Gute zu verwirklichen. Damit verbindet sich gewöhnlich die Auffassung, dass dieser Eigenschaft und der Person, die über sie verfügt, Lob und Bewunderung gebühren.

(...)
Tugend im Buddhismus: 5 Silas
(...)

Nicht nur die sīlas!
Das wissen wir
natürlich besser...

Ausführliche Liste von 79 Tugendwörtern:

https://sternenvogelreisen.de/liste-der-tugenden-tugendwoerter/

#### Was sind Tugenden?

Wikipedia: <a href="https://de.wikipedia.org/wiki/Kardinaltugend">https://de.wikipedia.org/wiki/Kardinaltugend</a>
(...)

Als **Kardinaltugenden** (von <u>lateinisch</u> *cardo* "Türangel, Dreh- und Angelpunkt"; auch *Primärtugend*) bezeichnet man seit der <u>Antike</u> eine Gruppe von vier Grund<u>tugenden</u>. Diese waren anfangs nicht bei allen Autoren dieselben.

Eine Vierergruppe ist bereits im Griechenland des 5. Jahrhunderts v. Chr. belegt und war wohl schon früher bekannt. (...)

- Verständigkeit / Besonnenheit -> Mäßigung
- Gerechtigkeit
- Frömmigkeit -> Klugheit / Weisheit
- Tapferkeit

## Was sind Tugenden?

Wikipedia: <a href="https://de.wikipedia.org/wiki/Tugend">https://de.wikipedia.org/wiki/Tugend</a>

(...)

#### Wissenschaftliche Tugenden

Als Tugenden der wissenschaftlichen Forschung nennt Karl Jaspers

Sachlichkeit,

Hingabe an den Gegenstand,

besonnenes Abwägen,

Aufsuchen der entgegengesetzten Möglichkeiten,

Selbstkritik,

Vorsicht im endgültigen Behaupten,

das Prüfen der Grenzen und der Art der Geltung unserer Behauptungen,

das Hören auf Gründe,

das Verstehen sowie das Mitdenken auf dem Standpunkt eines jeden anderen.



#### https://www.juraforum.de/lexikon/tugend

#### **Christliche Tugenden**

- 1. Weisheit oder Klugheit
- 2. Gerechtigkeit
- 3. Tapferkeit
- 4. Mäßigung
- 5. Glaube
- 6. Liebe
- 7. Hoffnung

"göttliche

Tugenden"

#### oder:

- 1. Gerechtigkeit
- 2. Barmherzigkeit
- 3. Sanftheit
- 4. Reinheit des Herzens
- 5. Friedfertigkeit

#### + aus Bergpredigt:

Almosengeben

Beten

Fasten

#### **Tugenden im Hinduismus**

- 1. Entschlossenheit
- 2. Zucht (Genügsamkeit)
- 3. Selbstkontrolle (Nicht-Zugreifen)
- 4. Respekt vor fremdem Eigentum (Nicht-Stehlen)
- 5. Reinheit (Hingabe an Gott)
- 6. Beherrschung der Sinne (Enthaltsamkeit)
- 7. Weisheit (Studium und Reflexion)
- 8. Wahrheit (Wahrhaftigkeit)
- 9. Wutlosigkeit (Gewaltlosigkeit)
- 10. Opfer
- 11. Buße.

#### **Tugend im Konfuzianismus**

- 1. Humanität oder Menschlichkeit
- 2. Gerechtigkeit oder rechtes Handeln
- 3. Höflichkeit oder Sitte
- 4. Weisheit oder Wissen
- 5. Wahrhaftigkeit



## Die 10 Vollkommenheiten (pāramīs / pāramītas)

- 1. dāna Großzügigkeit, Geben, Helfen
- 2. sīla Sittlichkeit, ethisches Verhalten
- 3. nekkhamma Entsagung
- 4. paññā Weisheit
- 5. viriya Energie, Anstrengung
- 6. khanti Geduld, Duldsamkeit, Nachsicht
- 7. sacca Wahrheit, Wahrhaftigkeit
- 8. adhitthāna Bestimmtheit, Entschlossenheit
- 9. mettā Liebende Güte
- 10. upekkhā Gleichmut

<u>Quellen:</u> Cariyā-piṭaka des Khuddaka-Nikāya + Kommentar (Dhammapala), Brahmajāla-Sutta & Kommentare (übers. Bh. Bodhi), Buddhavaṃsa (Khuddaka-Nikāya), Jātakas

Zeitgenössische Kommentare: Ledi Sayadaw (Uttamapurisa Dīpanī), Walpola Rahula Thera, Rerukane Chandavimala Mahāthera, Shanta Ratnayaka, U Thittila, U Sīlānanda, Bhikkhu Bodhi, Jeffrey Samuels, Sujin Boriharnwanaket & Nina van Gorkom, u.v.m.

## Was sind Tugenden nach dem Abhidhamma?

- Letztendliche Wirklichkeiten (paramattha-dhammas)
   oder Konzepte, Bezeichnungen, Ideen (paññatti)?
- Sind sie etwas Geistiges (nāma) oder
   Materielles/Körperliches (rūpa)?
- In welcher Kategorie sind sie einzuordnen: Citta, cetasika, rūpa, Nibbāna?
- Zu welcher Daseinsgruppe (khandha) gehören sie?
- Wie sind sie bedingt und was bedingen sie?
   Wie können sie entwickelt und vervollkommnet werden?

Antworten heute nur generell...



Wir verehren, ehren, huldigen und "beten" zum Buddha, fühlen uns inspiriert, folgen seiner Lehre.

Wir studieren den Dhamma. Wir praktizieren den Dhamma, wir meditieren.

Warum aber haben wir die Erleuchtung noch nicht erlangt? Fehlt etwas...?







Was ist der "Schlüssel" zur Erleuchtung?

## Die Vollkommenheiten (pāramīs).

Sie sind sowohl Voraussetzung für die Buddhaschaft als auch für die "normale" Erleuchtung eines Arahats (je nach dem Grad ihrer Vervollkommnung).

## Die Vollkommenheiten (pāramīs).

## Etymologie des Wortes pāramitā:

1. pāramitā : Substantiv zu parama

am höchsten, am weitesten, am besten, am vorzüglichsten; primär

=> *pāramitā* = Vollkommenheit, Vortrefflichkeit , Vorzüglichkeit

2.  $p\bar{a}ramit\bar{a} = p\bar{a}ra + mita / ita$ 

darüberhinaus, jenseits, das, was angekommen ist / das, was geht das andere Ufer

=> pāramitā = das, was darüberhinaus gegangen ist, das, was ans andere Ufer geht

## Die Vollkommenheiten (pāramīs).

#### **Bhikkhu Bodhi:**

"In etablierten Theravāda-Kreisen werden die *pāramīs* nicht als Disziplin ausschließlich für die Buddhaschaft angesehen, sondern als Praktiken, die von **allen Aspiranten der Erleuchtung und Befreiung** erfüllt werden müssen, ob Buddhas, Paccekabuddhas oder Schüler.

Was den höchsten Bodhisatta von Aspiranten der anderen beiden Wege unterscheidet, ist der Grad bis zu dem die *pāramīs* kultiviert werden müssen und die Länge der Zeit, die sie verfolgt werden müssen.

Aber die Qualitäten selbst sind **universelle Voraussetzungen** für die Befreiung, die alle mindestens bis zu einem minimalen Grad erfüllt werden müssen um der Früchte des befreienden Pfades würdig zu sein."

#### Wenn man die Buddhaschaft anstrebt:

In der **Vipassanā-Praxis** nicht über die letzte weltliche Einsichtsstufe (saṅkhār'upekkhā-ñāṇa) hinausgehen, sonst wird man Sotāpanna oder mehr

=> zu spät für die Buddha-Karriere!

<u>Warum:</u> Sotāpanna hat maximal noch 7 Leben bis zur Arahatschaft => reichen nicht aus zur Vervoll-kommnung der pāramīs.

echte Vipassanā-Einsichten

#### Vipassanā-ñāṇas - Einsichtsstufen nach Mahāsi Sayadaw

- nāmarūpa pariccheda ñāṇa Analytisches Wissen über Geist und Materie
- paccaya parigaha ñāṇa Erkenntnis der Bedingungen von Geist und Materie
- 3. sammasana ñāṇa Erkenntnis durch gründliches Verstehen (anicca, dukkha, anatta)
- 4. udayabbaya ñāṇa Erkenntnis des Entstehens und Vergehens (rise & fall)
- bhaṅga ñāṇa Erkenntnis der Auflösung
- bhaya ñāṇa Erkenntnis des Furchterregenden, des Schreckens
- ādīnava ñāna Erkenntnis der Gefahr
- 8. nibbidā ñāṇa Erkenntnis der Unerfreulichkeit, Ernüchterung und Abwendung
- 9. muñcitu-kamyatā ñāṇa Erkenntnis des Erlösungswunsches
- 10. patisankhā ñāṇa Erkenntnis durch reflektierende Betrachtung
- 11. sankhār'upekkhā ñāṇa Erkenntnis des Gleichmuts hinsichtlich der Daseinsformationen
- 12. saccānulomika-ñāṇa Erkenntnis der Übereinstimmung mit der Wahrheit
- 13. gotrabhū-ñāṇa Reife-Erkenntnis, Erkenntnis des Linienwechsels (zum Ariya)
- 14. magga-ñāṇa Pfad-Erkenntnis
- 15. phala-ñāṇa Frucht-Erkenntnis
- 16. paccavekkhana-ñāna Rückblicks-Erkenntnis

Gewissensfrage: Ist "Erleuchtung" überhaupt unser Ziel?

Oder, warum praktizieren wir?

Seid ehrlich zu euch selbst!

Was sind unsere **Motivation und Ziele** in diesem Leben und vielleicht sogar darüber hinaus?

**Erfolgreiche Meditation**? – Was aber ist dabei Erfolg? Was erwarten wir?

Ruhe, Gelassenheit, innere Mitte, inneren Frieden, Glücksgefühl...?

**Einsicht**, Erkenntnis, Wissen, Weisheit, Verstehen...?

**Nibbāna**, Erlösung, Erlöschung (von was?), Erleuchtung, Erwachen, Frieden, totale Stille, bedingungslose Glückseligkeit...

den **Stromeintritt** und damit die Sicherheit vor Wiedergeburt in den elenden Welten, die Sicherheit bald (in max. 7 Leben) die vollständige Erleuchtung zu erlangen

... die Arahatschaft zu erlangen oder gar ein Buddha zu werden?

Was ist das – was ist der Unterschied?

## **Arahat/Arahant**

s. Vsm S. 231 - 237

- Varah, arahati = wert/würdig sein
   (der Gaben, Bedarfsgegenstände, Verehrung)
   => Arahat = Würdiger
- Er ist von befleckenden Leidenschaften entfremdet (āra-ka) oder er hat diese Feinde
- (arī, arayo) erschlagen (hata)
   => Arahā = der Entfremdete
   Arahat = der Feind-Erschlager
- Er hat die Radspeichen (ara) des Daseinsrades (saṃsāra-cakka) zertrümmert (hata)
   => Ara-hat = der Speichen-Zerschlager
- Auch in Abgeschiedenheit, im Geheimen (raha) tut er nichts (a) Übles, Unethisches
   => A-rahat = der nichts zu verbergen hat

Alle Triebe (āsavas) zerstört dauerhaft frei von *lobha*, dosa, moha alle 10 Fesseln (saṃyojana) abgelegt

Übersetzung Nyanatiloka: **Heiliger** (saint) Meine Übersetzung: **Befreiter** 

#### **Buddha**

*Vbudh, bujjhati* = kennen, wissen, verstehen, gewahren, erfahren

√budh + ta -> buddha

=> Buddha = Wissender, Erkennender; Erwachter, Erleuchteter (und Erleuchtender)

"Weil er ein 'Erkenner' (*bujjhitā*) der Wahrheiten ist, darum gilt er als der Buddha. Weil er ein 'Erleuchter' (*bodhetā*) der Welt ist, darum gilt er als der Buddha." (Niddesa + Psm)

Snp 558

#### Sammāsambuddha:

sam = selbst (ohne Lehrer, aus eigener Kraft)
sammā = gut, recht, richtig, vollkommen
= ,Allerleuchteter" (Nyanatiloka)

sabbaññu-buddha = allwissender Buddha (sabbaññutā ñāṇa)

pacceka-buddha = stiller, individueller Buddha
(silent, private Buddha), lehrt nicht

vbudh + i -> bodhi
= Wissen, Erkenntnis, Erleuchtung, Erwachen



#### Verehrungsformel:

"Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa"

Betrachtung über den Buddha:

"Iti'pi so Bhagavā Araham, Sammāsambuddho ..."

der Buddha ist ein Arahat
=> nichts Minderwertiges!

#### **Buddha = 1. Arahat**

Anattalakkhaṇa-Sutta (Version im Vinaya, Mahāvagga (Vin. I.1.6):

"Als diese Belehrung gegeben wurde, wurde bei den Mönchen der Fünfergruppe der Geist frei von den Beeinflussungen und dem Anhaften. Zu dieser Zeit gab es auf der Welt sechs Heilige (Arahats)."



#### Sammāsambuddha-Sutta SN 22.58

Der Unterschied zwischen dem Sammāsambuddha und einem durch Weisheit erlösten (*paññāvimutti*) Mönch besteht darin, dass er der erste war, der den Pfad entdeckte und ihn anderen lehrte.

Später wurde ein zunehmend größerer Unterschied gemacht

- in der Art der Erleuchtung/des Wissens (bodhi)
- in dem Weg/Fahrzeug (yāna)
- im Training, der Praxis der Vollkommenheiten (pāramīs)
- der Schwierigkeit und Zeitdauer zum Ziel ...

Bodhisatta = bodhi + satta

Erleuchtung (Lebe-) Wesen => Zur Erleuchtung strebendes Wesen (Erwachen) "Erleuchtungswesen" (?)

| Art der Erleuchtung (bodhi)                                                                        | <b>Wesen (</b> satta) auf dem Weg dahin                   | Person am Ziel                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| vollkommene Erleuchtung<br>(sammā-sambodhi)                                                        | sammā-sambodhisatta<br>= mahā-bodhisatta<br>"Bodhisattva" | Sammā-sambuddha<br>"Buddha"                                                                        |
| individuelle Erleuchtung<br>(pacceka-bodhi)                                                        | pacceka-bodhisatta                                        | Pacceka-Buddha<br>"stiller Buddha"<br>(Engl.: private Buddha)                                      |
| Schüler-Erleuchtung (sāvaka bodhi) - als Hauptschüler - als großer Schüler - als einfacher Schüler | sāvaka bodhisatta                                         | Arahat<br>("Sāvaka-Buddha")<br>Hauptschüler-Arahat<br>Großer Schüler-Arahat<br>gewöhnlicher Arahat |

#### "Die *pāramīs* sind die Taten der Edlen" Allgemein:

[U Shwe Aung: The Buddha - Peerless benefactor of humanity].

#### Wer sind die Edlen?

- Der/die Buddha(s)
- Die Arahats
- Die Ariyas
- Tugendhafte Weltlinge

Sie sind diejenigen, die nicht auf ihr eigenes Wohlergehen oder ihren Vorteil achten, sondern auf das Wohl der anderen und auf ihre eigene Befreiung vom Samsāra (Kreislauf der Wiedergeburten).

Sie nutzen die Welt (loka) nicht um ihres Lebens willen, sondern sie nutzen ihr Leben um der Welt willen. Sie opfern ihr Leben für die Welt.

#### "Falsche Praxis":

Schlechte Taten (duccarita)

-> Unglück und Leiden im Saṃsāra

Gute Taten (sucarita) mit egoistischen Zielen -> Glück im Saṃsāra

sind nicht die Taten der Edlen => keine *pāramī* 

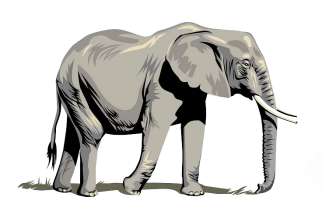
#### "Die pāramīs sind die Taten der Edlen"

[U Shwe Aung: The Buddha - Peerless benefactor of humanity].

#### Taten von pāramī:

= alles, was die Sammāsambuddhas getan haben, von dem Zeitpunkt an, an dem sie die Prophezeiung erhielten, dass sie ein Buddha werden, bis zum Zeitpunkt ihres Verlöschens in Nibbāna (mahāparinibbāna).

"Alle Taten der Edlen werden von den Taten der Buddhas umschlossen, so wie der Fußabdruck eines Elefanten die Fußabdrücke aller anderen Tiere enthalten kann."







#### "Die *pāramīs* sind die Taten der Edlen"

[U Shwe Aung: The Buddha - Peerless benefactor of humanity].

*Muttacāgi* - jemand, der aufgibt, loslässt

In den pāramīs, die die Edlen erfüllt haben, wird das 'Ich' völlig abgelegt.



| falsche Gedanken (Beispiele)                                                                                               | Einsicht / Erkenntnis                                             | befreit von                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| das ist mein, das gehört mir, das ist mein<br>Eigentum, meine Tat, meine Hilfe, mein<br>dāna mein Verdienst (Anhaftung)    | das ist nicht mein<br>nicht mein Eigentum<br>das gehört mir nicht | Begehren/Anhaftung (taṇhā)  |
| das bin ich, so bin ich, Ich bin der Großzügigste, Klügste, ich bin besser/schlechter/gleich (vergleichend -> eingebildet) | das bin ich nicht<br>so bin ich nicht                             | Stolz/Dünkel<br>(māna)      |
| das ist mein Selbst, ich habe es<br>geschafft, ich werde die Belohnung<br>bekommen ich kann kontrollieren                  | das ist nicht das Selbst,<br>nicht das Ich,<br>keine Seele        | Falsche Ansicht<br>(diṭṭhi) |

Tanhā, māna und diţţhi sind papañca, sie verlängern das Kreisen im Samsāra.

#### "Die *pāramīs* sind die Taten der Edlen"

[U Shwe Aung: The Buddha - Peerless benefactor of humanity].

## Mitgefühl und Weisheit

"Bei der Arbeit für das Wohlergehen der Welt (loka) ist keine Kraft so stark wie das **Mitgefühl** (karuṇā) und bei der Arbeit für das Überweltkiche (lokuttara) ist keine Kraft so mächtig ist wie die **Weisheit** (paññā)."

In welchem Sinn "eine starke, mächtige Kraft"?

Paṭṭhāna ("Bedingungszusammenhänge", 7. Abhidhammapiṭaka-Buch): entscheidende Anlassbedingung (upanissaya paccaya), "machtvolle Unterstützungs-Bedingung"

Eine verdienstvolle, heilsame Tat allein ist noch keine *pāramī*-Tat. Nach der äußerlich guten Tat allein kann man nicht urteilen.

Es ist die Motivation und treibende Kraft hinter einer Tat, die sie zu einer pāramī macht.

Die meisten heilsamen Handlungen werden aus Verblendung (moha), Gier (lobha) oder Aversion (dosa) ausgeführt, oft verbunden mit falschen Ansichten (diţţhi) und sind ziemlich selbstsüchtig.

#### Klassifizierung in abhängige und nicht abhängige Vollkommenheiten

[Ledi Sayadaw: A Manual of the Excellent Man (Uttamapurisa Dīpanī)]

#### **Abhängig**

- von Begehren
- von falschen Ansichten

ausgeführt mit dem Wunsch nach einer guten, "gloreichen" zukünftigen Existenz

Falscher Glaube: Reinigung von Geistesbefleckungen nur durch Wohltätigkeit und Moral (kein *Vipassanā* nötig).

Lobhamūla citta diṭṭhi-sampayutta -> puññābhi saṅkhāra

verunreinigt und unheilsam => Verdienste ≠ Erfüllung der Vollkommenheiten; diese Verdienste halten einen im Saṃsāra

Motivation vor der Tat ist



#### Nicht abhängig

- von Begehren
- von falschen Ansichten

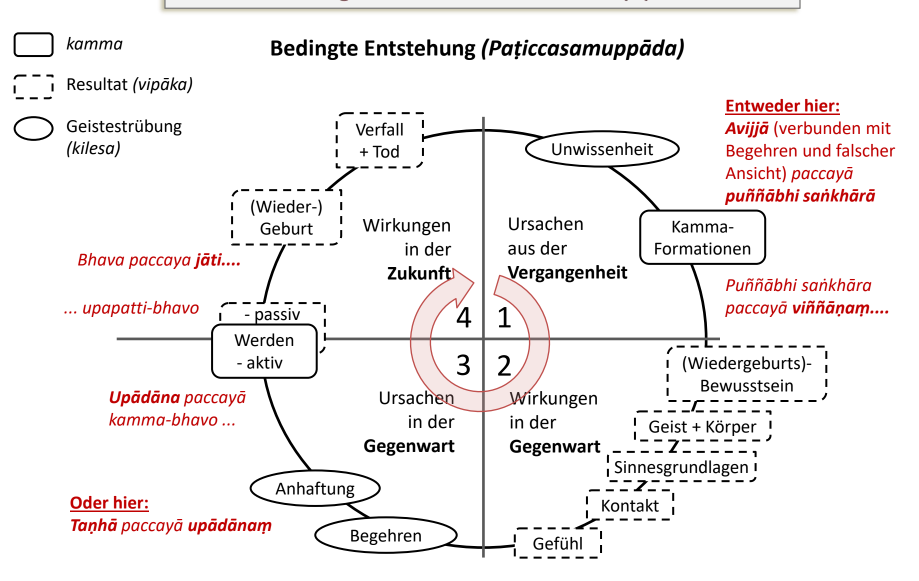
ausgeführt ohne selbstsüchtige, weltliche Wünsche

Rechtes Verständnis: Vollständige Reinigung von Geistesbefleckungen und endgültige Befreiung nur durch *Vipassanā*.

Mahākusala citta ñāṇa-sampayutta -> puññābhi saṅkhāra

#### Motivation ist rein

=> Verdienste = Erfüllung der Vollkommenheiten; diese Verdienste führen einen aus dem Saṃsāra heraus



Abhängige pāramīs sind weltliche Verdienste, die einen aber im Zyklus des Saṃsāra halten.

#### Klassifizierung in abhängige und nicht abhängige Vollkommenheiten

[Ledi Sayadaw: A Manual of the Excellent Man (Uttamapurisa Dīpanī)]

#### **Abhängig**

- von Begehren
- von falschen Ansichten

#### Nicht abhängig

- von Begehren
- von falschen Ansichten

**Überweltliche Verdienste** und weltliche Verdienste, die als Keim für überweltiche Verdienste dienen



**Überweltliches Verdienst:** trägt nicht zu den Vollkommenheiten bei (weil man bereits ein Ariya ist, kein Bodhisatta mehr, der die *pāramīs* trainieren muss)

#### Weltliche Verdienste, die als Samen für überweltliche Verdienste dienen:

"Nur freiwillige Aktivitäten wie Spenden usw., die mit einem reinen Geist ausgeführt werden und nicht auf eine bessere Existenz im Jenseits ausgerichtet oder von falschen Ansichten inspiriert sind, zielen genau auf das 'jenseitige Ufer' der Erleuchtung. Verdienste, die zur Erfüllung der Vollkommenheiten führen, sind so losgelöst wie der offene Himmel."



#### Nicht-abhängige pāramī-Praxis

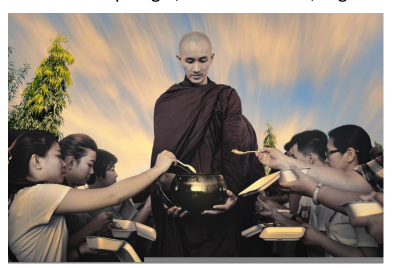
#### Weltliche Verdienste, die als Samen für überweltliche Verdienste dienen:

Z.B. Geben von dāna mit dem heilsamen Wunsch (chanda) oder der Aspiration, Nibbāna zu erlangen.

Traditionell sollte der Gebende z.B. rezitieren und wünschen:

- "Idam me puññam nibbānassa paccayo hotu"
- Mögen meine Verdienste eine Bedingung für [das Erlangen von] Nibbāna sein!

Der Empfänger, hier der Mönch, sagt nicht "danke", sondern zum Beispiel:



- "Sukhi hotu Nibbānassa paccayo hotu"
- Mögest du glücklich sein und möge [deine Großzügigkeit] eine Bedingung für [dein Erlangen von] Nibbāna sein.

Oder einfach "Sādhu, sādhu, sādhu", sich an dieser verdienstvollen Tat des Gebers erfreuen, also ein Ausdruck von Mitfreude (muditā) mit dem heilsamen kamma des Gebers.

#### Drei verschiedene Stufen der Verdienste

[Ledi Sayadaw: A Manual of the Excellent Man (Uttamapurisa Dīpanī)]

#### **Gering - mittel - hoch**

1. Eine gute Tat, die aus dem Wunsch nach Ruhm getan wird, ist gering.

aus Eitelkeit, zur Schau Stellung, Wettbewerb -> keine oder sehr geringe Verdienste; hat nichts mit der Erfüllung einer pāramī zu tun.

2. Eine Tat, die mit dem Wunsch nach den Früchten des Verdienstes ausgeführt wird, ist mäßig.

Gewöhnlich mit Unterscheidung, da der Spender den würdigsten Empfänger auswählt, um den größten Verdienst zu erhalten. -> weltliches Verdienst; ist nicht die Erfüllung einer pāramī.

3. Eine Tat, die in dem klaren Bewusstsein ausgeführt wird, dass sie dem Brauch der Edlen entspricht, ist überlegen.

Man konzentriert sich allein auf die Tat, nicht auf ihre Folgen. Der Spender wird von echtem Wohlwollen geleitet. Keine Anhaftung - man ist bereit, alle Besitztümer zu teilen. Man wählt nicht aus, wem man gibt. Egal, wer kommt, ob gut, schlecht oder durchschnittlich, man möchte irgend eine Art von Geschenk machen. Die Erfüllung des pāramīs ist die Betrachtung der Tat allein, nicht ihre Belohnung.

#### Oder: Drei Arten von pāramīs je nach Motivation

#### Visuddhimagga I. Sittlichkeit

(nach Übersetzungen Nyanatiloka I (16) und Ñāṇamoli I. 33)

- 1. Die Praxis der Vollkommenheiten, die durch Begierde motiviert ist, deren Zweck es ist, sich der fortgesetzten Existenz zu erfreuen, ist **minderwertig.**
- 2. Die Praxis zum Zweck der eigenen Befreiung ist **mittelmäßig.** (Dies ist die Praxis, um Arahat oder Pacceka-Buddha zu werden.)
- 3. Die Wert der Vollkommenheiten, die zur Befreiung aller Wesen praktiziert wird, ist **überragend / erhaben.**

(Dies ist die Praxis, um ein Sammā-Sambuddha zu werden.)

Visuddhimagga VII., Buddhanussati (Übersetzung Nyanatioloka VII. 1., 203) (...)

Sugato = Wohlgegangener, Richtig-Gegangener, mit richtiger Rede Begabter

(...) Von der Zeit ab, wo der Erhabene (als Einsiedler Sumedha) zu Füßen des Dīpaṅkara-Buddha lag, bis zu der Zeit, wo er unter dem Bodhibaume saß, solange wirkte er durch seinen die **30 Vollkommenheiten** zur Verwirklichung bringenen rechten Wandel **für das Heil und Wohl der ganzen Welt** (...) ist er auf dem richtigen Wege gegangen.

Meditationsmeister raten uns oft, zuerst das Ziel zu wählen, das wir anstreben, nach dem wir streben, und dann entsprechend zu praktizieren.

Im Theravāda gibt es mehrere solcher Ziele:

zunehmend schwierig

#### **Arahat**

- gewöhnliche Schüler des Buddha
- große Schüler (Ānanda, Kassapa, Anuruddha, Khema...)
- Hauptschüler (Säriputta, Moggaläna)

Paccakabuddha

Sammā-Sambuddha

<u>Nārada Mahāthera:</u> "Derjenige, der danach strebt, Sammā-Sambuddha zu werden, wird ein Bodhisatta genannt."

= Unterschied, zu dem vorher Gesagten, wo alle Aspiranten der Erleuchtung Bodhisatta genannt werden!

#### Sayadaw U Thittila:

Ein **Bodhisatta** ist ein Buddha im Werden und somit ein Wesen, das über einen

unabsehbaren Zeitraum von Weltzyklen praktiziert, um die höchste ethische, intellektuelle und geistige Stufe zu erlangen.

Als Bodhisatta praktiziert er in jeder folgenden Geburt die zehn Vollkommenheiten (pāramī), eine Voraussetzung für die Buddhaschaft.



Man muss nicht denken, dass das **Bodhisatta-Ideal** nur für Übermenschen reserviert ist; was von einem erreicht wurde, könnte auch von einem anderen erreicht werden, wenn man die nötige Anstrengung und Begeisterung aufbringt.

Wir sollten uns bemühen, uneigennützig für das Wohl von uns selbst und anderen zu arbeiten, mit dem **edlen Ideal des Dienens und der Vollkommenheit** als Lebensziel.

## Visuddhimagga IX

Beschreibung der göttlichen Verweilungen (Brahmavihāras)

Durch die Entfaltung der 4 Göttlichen Verweilungszustände werden die 10 Vollkommenheiten erreicht.



Weil nämlich die Großen Wesen (mahāsatta)

- auf der Wesen Wohl bedacht sind,
- der Wesen Leiden nicht dulden,
- den besonderen Glückszuständen der Wesen lange Dauer wünschen
- und zu allen Wesen da sie keiner besonderen Seite zuneigen gleiche Gesinnung hegen,

darum geben sie allen Wesen zu ihrer Beglückung **Gaben** (*dāna*), ohne zu prüfen, ob diese oder jene der Gaben würdig sind oder nicht. (...)

## **Pāramīs**

#### **Definition ihrer Natur**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

Merkmal, Charakteristik (lakkhaṇa)
Funktion (rasa)
Manifestation, Äußerung (paccupaṭṭhāna)
Unmittelbare Ursache (padatṭhāna)

Allgemein haben alle pāramīs, ohne Ausnahme,

- das Merkmal anderen zu nutzen;
- die Funktion anderen Hilfe zu leisten oder nicht zu schwanken;
- die Manifestation, der Wunsch für das Wohlergehen der anderen oder die Buddhaschaft;
- und die unmittelbare Ursache, großes Mitgefühl, oder Mitgefühl & geschickte Mittel.

#### **Pāramīs**

#### Was ist ihre Bedingung?

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

Die Bedingung der *pāramīs* ist allgemein das große/höhere Streben, die Aspiration (*abhinīhāra*):

- 1. Wenn ich überquert habe, helfe ich zu überqueren,
- 2. befreit, werde ich befreien,
- 3. gezähmt, werde ich bezähmen,
- 4. beruhigt, werde ich beruhigen,
- 5. getröstet, werde ich trösten,
- 6. wenn ich Nibbana erlangt habe, werde ich zu Nibbana führen,
- 7. geläutert, werde ich läutern,
- 8. erleuchtet, werde ich erleuchten!

Dies ist die Bedingung für alle *pāramīs* ohne Ausnahme.

## **Pāramīs**

#### Bedingungen und Qualifikationen, damit die Aspiration erfolgreich ist

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka + Buddhavaṃsa (Bv. IIA,v.59)]

- 1. Aspirant muss menschliches Wesen sein
- 2. männliche Geschlecht
- 3. Aspirant muss das Potential haben, in diesem Leben die Arahatschaft zu erlangen (aber aufgrund seines Gelübdes erreicht er weder die Arhatschaft noch den Stromeintritt)
- 4. Anblick / Treffen eines Buddha (das Gelübde kann nur vor einem lebenden Buddha genommen werden; wenn dieser ins Parinibbāna eingegangen ist, das Buddha-Sāsana aber noch besteht, gibt es keine Möglichkeit) -> Prophezeiung
- 5. Aspirant muss in die Hauslosigkeit gegangen sein (pabbajjā), d.h. er muss Mönch (bhikkhu) oder Einsiedler/Asket (hermit) sein. Für Laien/Hausleute funktioniert es nicht.
- 6. Der Aspirant muss edle Qualitäten erlangt haben: Er muss die 8 *jhānas* und 5 höheren Fähigkeiten (*abhiññās*, mundane supernormal knowledges) erlangt haben.
- 7. Einsatz / Engagement / Hingabe extrem: Der Aspirant muss bereit sein, sein Leben für den Buddha und für das Erreichen der Buddhaschaft zu geben.
- 8. starker Wunsch / Verlangen (chanda), ein Buddha zu werden, die für die Buddhaschaft nötigen Qualitäten zu entwickeln zu allen Mühen bereit sein, "koste es was es wolle".

#### **Pāramīs**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

## Was ist die Verunreinigung/Befleckung/Trübung (sankilesa) der pāramīs?

Allgemein: das Missverstanden-Werden durch Begehren usw.

- z.B. Erwartung von Dank

Einzeln: verschiedene, unterscheidende Gedanken (vikappa).

- z.B. wem man gibt, wem nicht.

werden wir jeweils einzeln untersuchen

#### Was ist die Reinigung (vodāna) der pāramīs?

Das Entfernen der Makel wie Begehren usw., und die Abwesenheit der Unterscheidungen.



Denn die *pāramīs* werden rein und leuchtend, wenn sie unbefleckt sind durch solche geistigen Verunreinigungen wie Begehren, Dünkel, Ansichten, Ärger, Arglist, Anschwärzungen, Tyrannei, Neid, Geiz, List, Scheinheiligkeit, Starrsinn, Anmaßung, Eitelkeit und Nachlässigkeit, und wenn sie frei von den verschiedenen unterscheidenden, diskriminierenden Gedanken sind.

#### **Pāramīs**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piţaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

#### Was sind ihre Gegensätze (paţipakkha)?

Allgemein: alle Verunreinigungen und alle unheilsamen Eigenschaften.

Wir werden sie einzeln studieren...

#### Wie sollen sie praktiziert werden?

Wir werden dies individuell untersuchen...

#### Wie werden sie analysiert (Ko vibhāgo)?

Sie werden in 30 *pāramīs* unterteilt:

10 (grundlegende) pāramīs

10 mittlere pāramīs (upapāramī)

10 höchste/letztendlich pāramīs (paramatthapāramī)



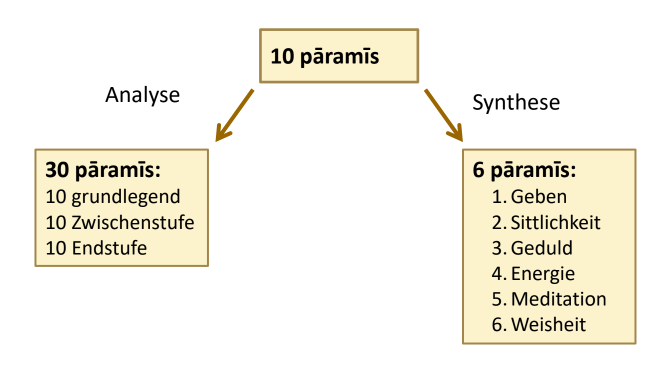
Analyse nach dem Beginn, der Mitte und der Vollendung (der Bodhisatta-Laufbahn):

- nach der Art der Entscheidung, dem Vorsatz sie zu erfüllen,
- dem Ausüben (ihrer Praxis),
- und ihrer Vervollständigung.

## **Pāramīs**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

## Wie werden sie synthetisiert (Ko sanghaho)?



#### Mahāyāna: 6 pāramitās (später manchmal auch 10, aber andere)

Im Mahāyāna-Buddhismus führen die Prajñapāramitā-Sūtras, das *Lotus-Sutra* (*Skt., Saddharma Puṇḍarīka Sūtra*) und eine große Anzahl anderer Texte die sechs Vollkommenheiten auf:

- 1. Dāna pāramitā: Großzügigkeit, sich hingeben
- 2. Śīla pāramitā: Tugend, Moral, Disziplin, richtiges Verhalten
- 3. Kṣānti (kshanti) pāramitā : Geduld, Toleranz, Duldsamkeit, Akzeptanz, Ausdauer
- 4. Vīrya pāramitā: Energie, Fleiß, Tatkraft, Anstrengung
- 5. Dhyāna pāramitā: Konzentrationsmeditation, Kontemplation
- 6. Prajñā pāramitā: Weisheit, Einsicht

Bemerkung: Diese Liste wird auch vom Theravāda-Kommentator Dhammapala erwähnt, der sagt, sie sei gleichwertig mit der obigen Liste der Zehn.



Im Zehn-Stufen-Sutra (Daśabhūmika-Sutra) werden vier weitere *pāramitās* aufgeführt:

- 7. Upāya pāramitā: Geschickte Mittel
- 8. Pranidhāna pāramitā: Gelübde, Vorsatz, Bestreben, Entschlossenheit
- 9. Bala pāramitā: geistige Kraft
- 10. Jñāna pāramitā: Wissen

Pāramitās in der tibetischen Kunst dargestellt

Dhyāna

Kṣānti

Dāna



Prajñā

Vīrya

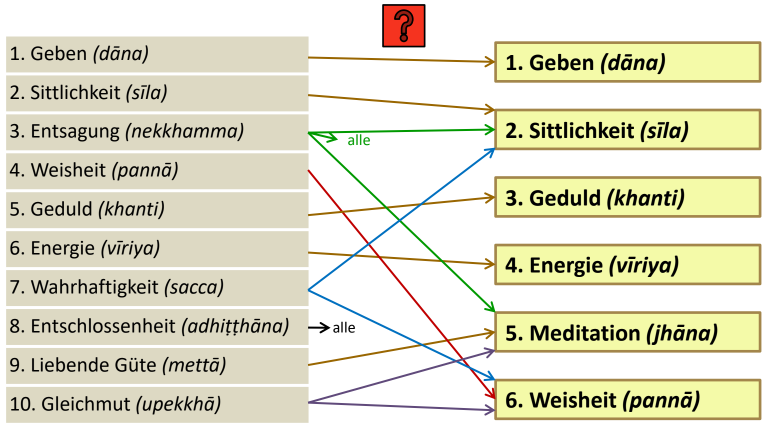
Śīla

Der Bodhisattva Avalokitesvara (tibetisch: Chenresig) mit tausend Armen, um überall zu helfen und zu geben.

Die sechs Arme vorne rechts und links symbolisieren die sechs *pāramitās*. In jeder Handfläche ist ein Auge der Weisheit abgebildet.

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piţaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

#### Synthese der 10 pāramīs zu 6:



#### **Pāramīs**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

#### Zeit

Wieviel Zeit wird benötigt, um die pāramīs zur Vollendung zu bringen?

Je nach Art des Bodhisatta:

- mit vorherrschender Weisheit: 4 unkalkulierbare + 100 000 große Äonen
- mit vorherrschendem **Glauben**/Vertrauen: 8 unkalkulierbare + 100 000 große Äonen
- mit vorherrschender Energie/Anstrengung: 16 unkalkulierbare + 100 000 große Äonen

Für diejenigen mit vorherrschender Weisheit, ist Glaube am schwächsten, die Weisheit am stärksten; für diejenigen mit vorherrschendem Glauben, ist Weisheit mittel und Energie am schwächsten; für diejenigen mit vorherrschender Energie, ist Weisheit am geringsten und Glaube mittel.

#### Paţţhāna:

<u>In jedem Moment (gleichzeitige Wirkung):</u> Vorherrschafts-Bedingung (*adhipati paccaya*) 4 Vorherrschaften: *chanda, viriya, citta, vīmaṃsa* (prüfende Weisheit)

Wirkung der Vorherrschaft über viele Leben (bis zur Buddhaschaft): Natürliche Anlass-Bedingung (pakat'upanissaya paccaya)

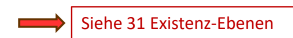
#### **Pāramīs**

[Paramattha-dīpanī = Kommentar zum Cariyā-piṭaka des Khuddaka Nikāya von Dhammapāla]

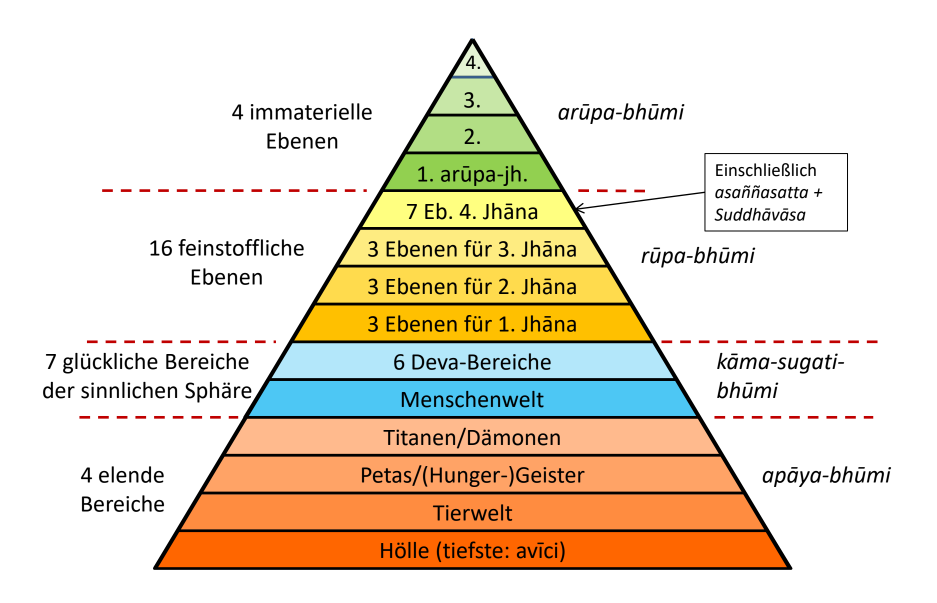
#### Nutzen / Vorteile für die Bodhisattas,

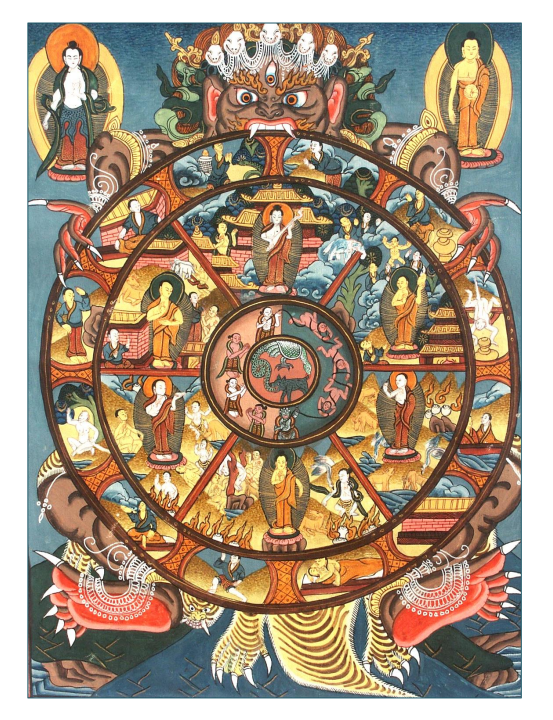
wenn sie ihre Gelübde genommen haben / ihre Aspiration geformt haben

- 1. Keine Wiedergeburt in der niedrigsten Hölle (avīci)
- 2. nicht als Titan (asura)
- 3. nicht als Hungergeist (peta)
- 4. wenn als Tier wiedergeboren, nicht in unbedeutender, kleiner Form (nicht kleiner als eine Wachtel)
- 5. wenn als Mensch wiedergeboren, niemals blind, taub, stumm, verkrüppelt (d.h. nicht mit einen wurzellosen Wiedergeburtsbewusstsein)
- 6. nie von weiblichem Geschlecht, nie Eunuch oder Zwitter
- 7. er begeht niemals die 5 "schwarzen Taten" (Mutter-, Vatermord, Töten eines Arahat, einen Buddha verletzen, den Sangha zu spalten)
- 8. hat nie perverse/verdrehte Ansichten, erkennt immer das Karmagesetz an
- 9. wird gelegentlich in himmlischen Welten wiedergeboren, aber nie als Unbewusstes Wesen (asaññasatta) oder in den reinen Gefilden (suddhāvāsa) [= 5 höchsten feinstofflichen Bereiche; weil dort nur Anāgāmīs wiedergeboren werden und von dort aus die Arahatschaft und das endgültige Nibbāna erlangen]
- 10. keine Wiedergeburt in anderen Universen (cakkavāla)



## 31 Ebenen der Existenz (bhūmis)





Das Rad des Lebens in der tibetischen Kunst:

In allen 6 Welten ein Bodhisattva gezeigt.

Vielleicht wurde er dort wiedergeboren, um zu helfen und seine Paramis zu erfüllen - oder er ging mit seiner übernatürlichen Kraft dorthin, um zu helfen.



Möge ich dienen, um vollkommen zu sein Möge ich vollkommen sein, um zu dienen!