
Abhidhamma-Tag
Vortrag R. Koloska
am 14.02.2026  - 14:00 – 16:00 

www.abhidhamma.de

Einführung in die sieben Betrachtungen der Einsicht

Abhidhamma, die Psychologie und Philosophie des Buddhismus

 Abhidhamma-Förderverein. e.V.

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


Verehrungsformel

NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO 
SAMMĀSAMBUDDHASSA!
NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO 
SAMMĀSAMBUDDHASSA!
NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO 
SAMMĀSAMBUDDHASSA!

Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, 
vollkommen Selbsterleuchteten,
Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, 
vollkommen Selbsterleuchteten,
Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, 
vollkommen Selbsterleuchteten

- Geste der Furchtlosigkeit (abhaya = Furchtlosigkeit d.i. ohne Angst-Sein)



www.abhidhamma.de

Einführung

Thema des heutigen Vortrags: 

Jeden Tag können wir die Grenzen im weltlichen Dasein - verbunden mit Schmerz und Verlust, 
mit Alter, Krankheit und Tod - begegnen.  

- Sind wir uns der Natur dieser Wirklichkeit wirklich bewusst?, 
- Durchdringen wir die leidhafte Natur samt Konsequenzen? 
- Entwickeln wir den richtigen Wunsch im Leben diese zu überwinden?, 
- Stimmen unsere daraus folgenden Bemühungen?
 
Der heutige Vortrag zur „Einführung in die sieben Betrachtungen“ handelt über eine 
Methode, die zur Vorbereitung und Stärkung der Einsichtsmeditation führt. 

Mein Vortrag über die Betrachtungen nimmt dabei Bezug auf:
(1) die Wirklichkeit der Dinge
(2) gibt  Orientierung: was praktisch wichtig ist über die 7 Betrachtungen zu wissen?
(3) Befähigung: Liefert Hinweise zur spirituellen Befähigungen mit den 7 Betrachtungen 

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


Sieben Betrachtungen– Dasein im Fluss der Wirklichkeit

1. Wirklichkeit

2. Orientierung

3. Befähigung

4. Schlussfolgerungen



Die Wirklichkeit besteht aus einem 
unerschöpflichen Fluss von individuellen Dingen
- sie entstehen und vergehen vor unserem Auge
  immer wieder neu
- ein Fluss materieller Dinge, ein Lebens-Fluss,
  ein Fluss von Bewusstseinsmomenten und 
  ein Fluss gestaltender Dinge.

t

Der Visuddhimagga (XX,90) erklärt diese sieben folgendermaßen:
1. Einer, der die Betrachtung der Unbeständigkeit (anicca) entfaltet, gibt die Auffassung von 

Beständigkeit (nicca) auf.
2. Einer, der die Betrachtung des Leidens (dukkha) entfaltet, gibt die 

Auffassung von Freude (sukha)) auf.
3. Einer, der die Betrachtung des Nicht-Selbst (anattā) entfaltet, gibt die 

Auffassung von einem Selbst (diṭṭhi) auf.
4. Einer, der die Betrachtung der Abwendung (nibbidā) entfaltet, gibt das Vergnügen (nandi) auf.
5. Einer, der die Betrachtung der Leidenschaftslosigkeit (virāga) entfaltet, 

gibt die Leidenschaft (rāga) auf.
6. Einer, der die Betrachtung des Aufhörens (nirodha) entfaltet, 

gibt das Hervorbringen (uppāda) auf.
7. Einer, der die Betrachtung des Loslassens (patinissagga) entfaltet, gibt das Ergreifen auf.

Sieben Betrachtungen– sattānupassanā



BewusstseinFühlenWahrnehmung Willentliche
Formungskräfte
- Gier…Weisheit

Seh-, Hör, Riech-,
Schmeck- & Körper-
Objekt

Moralische
Werte

Tote Materie
ICH

Träume

Geistige
Dinge

Materielle
Dinge

tSieben Betrachtungen– Objekte



tSieben Betrachtungen –  Drei Wirklichkeitsgesetze und 4 Betrachtungen

Betrachtungen Wirklichkeitsgesetze

Unbeständigkeit Leidhaftigkeit Nicht-Selbst

und diese Dinge 
verabscheuend, 
überwindet man
  => die Lust
sich davon abwendend  
  => die Gier, 
diese zum Aufhören  
bringend die
 =>  Daseinsentstehung, 
sich davon loslösend 
 =>  das Festhalten

Dinge verabscheuend 
(nibbidā)

Lust (nandi) an Dingen

Sich davon abwendend 
(virāga)

Leidenschaft an Dinge  
(rāga)

Diese zum Aufhören 
bringend (nirodha)

Entstehung (uppāda) von 
Dingen mit Leidenschaft

Die Loslösung (paṭinissagga) Das Ergreifen / Festhalten 
(upādāna)

ÜberwindungEntfaltung



nibbidā

tSieben Betrachtungen –  aus der Erkenntnis der Vergänglichkeit, 
                                            Leidhaftigkeit & Selbstlosigkeit

virāga

nirodha

Paṭini-
ssagga

Nirodha  Aufhören der von Wesenheiten in 
den Gestaltungen der Gruppen, das Aufhören von 
Gestaltungen in den Gruppen, das restlose Aufhören der 
Gruppen.

Abwendung des Geistes von den fünf Anhäufungen / 
Gestaltungen, die Quelle von Vergnügen (nandi) sind, 
ähnlich wie man aufhört, an einem leeren Knochen 
zu nagen, wenn man die Gefahr in den Dingen sieht. 

das Abwenden von Leidenschaften durch Ersetzen 
des Gegenteils, durch augenblickliche Schwindens 
der Dinge oder durch nibbāna & überweltlichen Pfad

Loslassen aller bedingten Dinge als Entsagen aller 
Gestaltungen in den Gruppen und das Loslassen 
durch Hineingehen in die Versenkung von nibbāna



tSieben Betrachtungen –  Befreiung gründet sich auf Ernüchterung

Das Dasein unserer weltlichen Existenz ist vergleichbar mit einem  
                   Hund der an einem hingeworfenen leeren Knochen unentwegt nagt, 
um Glück und Zufriedenheit zu erreichen (M54 Potaliya Sutta)

• Der Hund: Repräsentiert den menschlichen Geist, der mit Begierden (Taṇhā) 
   nach den weltlichen Dingen strebt
.
• Der leere Knochen: Steht für weltliche Sinnesfreuden, Reichtum, Ruhm oder 
Beziehungen, die – obwohl sie anfangs verlockend erscheinen – kein dauerhaftes 
Glück oder wahre Erfüllung bieten können (sie sind „leer“)

• Das Nagen: Symbolisiert das zwanghafte, unaufhörliche Streben und Festhalten an 
Dingen, die vergänglich, unvollkommen und voller ICH-Täuschung sind.



Psychologie des Gefühls -  Grundlagen

1. Illusion oder Wirklichkeit

2. Orientierung

3. Befähigung

4. Schlussfolgerungen



tSieben Betrachtungen – Ziel: Löschung der Anhaftungen Betrachtungen

Anhaftung (upādāna)

Objekte (1)
- Sinnes-Objekte (kama-)
 - feinstoffliche Objekte
 - unstoffliche Objekte 
 - Geistesobjekte
   Gefühl, Wahrnehmungen
   oder Gestaltungsfaktoren
- Konzepte 

Ansichten (2)
- Ritual-Ansicht (sīlabbata-u.)
- Persönlichkeits-Ansicht (attavāda-u.)
- Sonstige Ansichten (diṭṭhi-u.)

- Ursachen-/Wirkungslosigkeit
- Spekulative Ansichten
- Materialismus oder Idealismus
- Substanz, weltliches Glück
   und ICH

An
ha

ft
un

ge
n

W
ei

sh
ei

ts
-

er
fa

hr
un

ge
n

tad-aṅga-pahāna

z.B. die Glückauffassung von
weltlichen Dingen (Hund) durch die
Realisation der Unvollkommenheit
der Dinge mit Abscheu (der
realisierte Hund)



www.abhidhamma.de

Sieben Betrachtungen – Weg: stufenweise Weisheitsentwicklung

 Reinheit im Verhalten 
     1. Verhaltenskontrolle 
     2. Sinneskontrolle
     3. Rechter Lebenserwerb
     4. Bedarfsgegenstände

 Reinheit durch Weisheit
        1. Anschauung (des Geistigen und Körperlichen)
         - Das Feststellen des Geistigen und Körperlichen
         - … nach vier Elemente und dem Rest als Geistiges
         - … nach 18 Elemente
         - … nach 12 Grundlagen
         - … nach  5 Daseinsgruppen
         - … das Körperliche an der Persönlichkeit
        2. Zweifel – Befreiung
           (Erkennen des Geistigen & Körperlichen)
            hins. Der Zeiten)
          -  Ursachen des Geistigen/Körperlichen
           - Überwindung ICH-Zweifel durch Erkenntnis
              - Bewusstsein entsteht durch Bedingungen
              - Körper entsteht durch Bedingungen
              - Die Daseinsgruppen entstehen durch
                Bedingungen
              - Keine Seelenwanderung
        3. Pfad und Nicht-Pfad
        4. Erkenntnisblick Fortschritt
        5. Erkenntnisblick (vier Pfade)
     

 Reinheit im Geist
     1. Vertiefungszustände
     2.  Heilsames vertiefen

Unterdrücken durch
Verhaltens-Kontrolle

Unterdrücken durch
Janas

Ersetzten durch Einsichtserfahrungen
und Ausrottung durch Pfade

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


Stufen Wieder-
geburt

Überwindung  von Anhaftungen Besondere Geistesfaktoren

Strom-
Eintritt

7 - mal 
(max.)

Anschauungen (ICH, Rituale,..) - Zweifel
(Rest: unheilsames Denken und Wahrnehmung über 
sinnliche u. übersinnliche Objekte) 

Einmal-
Wieder-
kehrer

1 - mal 
(Sinness-
sphäre)

(Anschauungen)
Sinnesobjekte - teilweise

(- Zweifel )
- Aversion teilweise
(Rest: unheilsames Denken und Wahrnehmung über 
sinnliche u. übersinnliche Objekte)

Nie-
Wieder-
kehrer

0 - mal
(Sinnes-
sphäre)

(Anschauungen)
Sinnesobjekte - vollständig

(- Zweifel )
- Aversion vollständig
(Rest: unheilsames Denken und Wahrnehmung über 
übernormale Objekte)

Heiliger Keine
(alle 
Sphären)

(Anschauungen)
(Sinnesobjekte)
Feinstoffliche Objekte
Unstoffliche Objekte

(- Zweifel)
(- Aversion)
- Anmaßung 
- Aufgeregtheit und Verblendung

Sieben Betrachtungen – Überwindung der Anhaftungen



Sieben Betrachtungen – Weisheitserfahrungen ersetzen Unheilsames

1. Stufe der Betrachtung (B.)

2. Stufe des Verstehens (V.)

3. Stufe des Erreichens (E.)

Unterscheidung Geist-Körper
Bedingtheit Geist-Körper

Vergänglich, unvollkommen
und ohne Selbst-Kontrolle

Ersetzen z.B. Beständigkeits-Sicht durch
Sehens des Schwindens der Dinge
(bhanga-ñāna) in der Meditation

z.B. freudige Gier durch Wissen vor 
der Furcht über alle auflösende Dinge
(bhaya-ñāna) in der Meditation



1. Stufe der Betrachtung (B.) nāmarūpa-pariccheda-ñāṇa   Unterscheidung von Geist und Körper

paccayapariggaha-ñāṇa  Bedingtheit von Geist und Körper

kankhāvitarana-visuddhi  Reinheit von Zweifel aus der Einsicht der Bedingtheit
(ñāta-pariññā = Volles Verständnis des Erkannten) 

2. Stufe des Verstehens (V.) 1. sammasana-ñāṇa = Verständnis. der allgemeinen Merkmale

2. taruna-udayabbaya-ñāṇa = (Verständnis von  Auf- und Untergang der dhammas)

balava-udayabbaya-ñāṇa = Wissen von Auf- und Untergang)

(tīrana-pariññā = Volles Verstehen durch Erforschen 3 Merkmale)

3. Stufe des Erreichens (E.) 3. bhanga-ñāṇa = Sehen der Auflösung der dh.

4. bhaya-ñāṇa = Wissen über die Furcht b. d. Auflösung der dh.

5. ādīnava-ñāṇa = Wissen von der Gefahr der dh.

6. nibbidā-ñāṇa = Wissen von der Ernüchterung über alle dh.
7. muñcitukamyatā-ñāṇa = Wissen von dem Befreiungswunsch (B.Wunsch)

8. paṭisankhā-ñāṇa = Vertiefende Reflexion der Daseinsmerkmale  mit  B.Wunsch
9. sankhārupekkhā-ñāṇa = Wissen mit Gleichmut hinsichtlich der Gebilde

10. anuloma-ñāṇa =  Anpassungserkenntnis

Sieben Betrachtungen – Weisheitserfahrungen ersetzen Unheilsames



tSieben Betrachtungen – 

Unterscheidung Geist-Körper

Bedingtheit der Geist-Körper 

Allgemeine Merkmale

nāmarūpa-pariccheda

paccayapariggaha

samma sāṇa

Auf- und Untergangtaruṇa-udayabbaya

II. Volles Verstehen
der bedingten Dinge
nach den 3 Merkmalen

 Sehen der Auflösung
 Schrecken über die Auflösung
 Gefahr sehen
 Ernüchterung / Überdrüssigkeit
 Befreiungswunsch

 Vertiefter Befreiungswunsch ggü der 3 Merkmale

 Gleichmut hinsichtlich der Gebilde

 Anpassungserkenntnis mit dem Überschreiten 

III. Erreichung der 
Weisheitserfahrung

I. Betrachten



Wer sich aber in die Betrachtung versenkt: "Was immer dem Entstehen 
unterworfen ist, all das ist der Aufhebung unterworfen!", und bloß in 
solcher Weise (erwägt),- dann erhebt man sich, wenn dann der Aufstieg 
erfolgt, mit einem Male über (alle) fünf Daseinsgruppen (Atthasālinī S. 358)

Dies bezieht sich auf den Klarblick eines Mönches, der scharfe Einsicht und große 
Weisheit besitzt [über allgemeinen Merkmale bedingter Dinge]. Mit diesem 
letzteren verhält es sich, wie wenn man einem hungrigen Mann in den Reis einen 
Kotbrocken gelegt hat und ihm dann die mit vielerlei schmackhaftem Essen gefüllte 
Schale überreicht…..

Das Sehen des Kotbrockens ist wie das Nachdenken über die drei Merkmale. Das 
Verlieren des Verlangens nach Essen und Schüssel ist wie wenn sich ein Mönch von 
scharfer Einsicht und großer Weisheit mit einem Male über die fünf 
Daseinsgruppen erhebt (in der Erkenntnis): 

"Was immer dem Entstehen unterworfen ist, all das ist der Aufhebung 
unterworfen!„

Betrachtung der Fünf Daseinsgruppen und Abwendung von der Wesensauffassung und 
das Darüberhinausgehende

Sieben Betrachtungen –Weg: über die Daseinsgruppen hinauszugehen



1. Sein und Wirklichkeit

2. Orientierung

3. Befähigung

4. Schlussfolgerungen

Psychologie des Gefühls – Befähigung im Umgang mit Gefühlen



bedingte
Körper

bedingt

Unbeständig
gestaltet

Bedingt entstanden

Betrachtung
Gefühl

Wodurch ist das Gefühl entstanden?

Betrachtung Körper und dann Gefühl
- Betrachtung Unbeständigkeit des Körpers
- Betrachtung der Auflösung des Körpers
- Betrachtung der Loslösung von Körperobjekt
- Betrachtung der Auflösung  des Gefühls
- Betrachtung der Loslösung vom Gefühl

Betrachtung der 3 Gefühle beim Körper  bei einer Krankheit

Wohlgefühl              => Neigung zur Sinnesgier         => Fessel Wohlgefühl
Wehgefühl               => Neigung zur Aversion            => Fessel Wehgefühl
Neutrales Gefühl    => Neigung zur Verblendung     => Fessel Verblendung

Betrachtung der Gefühle (2) – bei Krankheit

Befähigung - Betrachtung von Gefühlen bei Krankheit (S. 36.7)



Der Ehrwürdige Sāriputta ermahnte ihn, 
- weder nach den sechs inneren Sinnesgrundlagen zu greifen, 
- noch nach den sechs äußeren Sinnesgrundlagen, 
- weder nach den Gefühlen, die diesbezüglich entstehen, 
- noch nach den sechs Elementen (einschließlich Raum und Bewusstsein),
-  noch nach den fünf Aggregaten, noch nach den Bereichen unbegrenzten Raums, 
grenzenlosen Bewusstseins, des Nichts, der Weder-Wahrnehmung-noch-Nicht-
Wahrnehmung . 

Ohne Anhaftung an irgendetwas von ihnen würde Befreiung kommen.

Befähigung im Tod – Alles Loslassen beim Sterben  
M. 143. Anāthapindikovāda Sutta

Anāthapiṇḍika auf dessen Sterbebett:
Gleichwie etwa, werter Sāriputto, wenn ein starker Mann mit scharfer Dolchspitze die
Schädeldecke zerhämmerte, ebenso nun auch, werter Sāriputto, schlagen mir 
überheftige Strömungen auf die Schädeldecke auf: nicht fühl' ich mich, werter 
Sāriputto, wohler, es geht mir nicht besser, die heftigen Schmerzen nehmen zu und 
nicht ab, man merkt, dass sie zunehmen und nicht nachlassen



www.abhidhamma.de

 ,Für mich sind weltliche Dinge nicht annehmbar‘ (Nihilismus)
diese Ansicht ist nahe der Nicht-Begierde, nahe dem Nicht-Gefesseltsein, nahe dem Nicht-
Ergötzen, nahe dem Nicht-Festhalten, nahe dem Nicht-Anhaften.“)   

  ,Für mich ist weltliche Dinge annehmbar‘ (Ewigkeitswahn)
diese Ansicht  ist nahe der Begierde, nahe dem Gefesseltsein, nahe dem Ergötzen, nahe dem 
Festhalten, nahe dem Anhaften. 

 ,Für mich ist teils etwas annehmbar und teils nicht annehmbar ‘(Teilweiser Ewigkeitswahn)
diese Ansicht  ist nahe der Begierde, nahe dem Gefesseltsein, nahe dem Ergötzen, nahe dem 
Festhalten, nahe dem Anhaften.

 Ein Weiser betrachtet alle 3 Ansichten als nicht annehmbar, 
     weil sie bei einer Wahrheitssuche einen in Widerstreit mit anderen und sich selber bringen
      und dukkha erzeugen; einmalige Dinge sind nicht festzuhalten und erlauben deshalb
      keine realistische Positionierung. 
      Deshalb entwickelt man keine Position zu den Dingen und enthält sich der
           der Identifikation mit den weltlichen Dingen.
Danach hält der Buddha einen Vortrag über die Vergänglichkeit des Körpers und Gefühl
=> Dīghanakha erreicht den Stromeintritt und Sariputta, welcher der Lehrrede des Buddha
      zugehört hat erreicht die Arahatschaft.

Der Wanderasket Dighanakha vertritt den Nihilismus (Position 1) und wird vom Buddha belehrt das seine
 bzw. zwei andere Anschauungen nicht zur Befreiung, sondern zu Widerstreit und Verwirrung führen:

Befähigung – Falsche Anschauung und Gefühle 
                        (Dighanakkha-sutta, M74)

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


Befähigung – Erste und zweite Einsichtsstufe

I. Reinheit der Erkenntnis (diṭṭhi-visuddhi)
    Jenseits von weltlichen unbedingten Konzepten 
     (5 Gruppen, 4 Elemente, 18 Elemente, 12 Grundlagen usw.) 

II. Reinheit in Existenz-Zweifel (kankhāvitarana-visuddhi)
Ursachen im Körperlichen und Geistigem kennen (Verblendung, Gier, Anhaftung, 
Kamma Nahrung)

1. Überwindung der Existenz-Zweifel (Vergangenheit, Gegenwart & Zukunft)
2. Vier Bedingung des Körperlichen (Temp., Nahrung, Bewusstsein & Kamma)
3. Karma verstehen (Wirkungszeit, Wirkungsgewicht, Funktion) 

- Wirkungszeit: Gegenwart, nächsten Leben, irgendwann & wirkungslos
- Sofort, Übung, sterbensnah,  zu Lebezeiten kumuliert
- produzierend im Lebensvorgang oder W., unterstützend, zerstörend

4. Unpersönliches Wirken (Täter & Opfer)
5. Keine Seelenwanderung sondern nur Kamma-Wirkung

Sotāpanna bedeutet die Fessel des  ICH-Ansicht, den Existenz-Zweifel
und das Hängen an Riten und Regeln überwunden zu haben!
Oder als Cula-Sotapanna (Saraṇānisakka Sutta S55.24):
1) Einer der die 5 Fähigkeiten praktiziert hat und einen Weisheitsfokus hat
2) Einer der die 5 Fähigkeiten praktiziert hat und einen Vertrauensfokus hat



www.abhidhamma.de

Befähigung – Betrachtung des Todes und weltliche und nicht weltliche 
                        Gefühle

DINGE Im Schwinden bedingte Dinge loslassen
Existenz Jede geborene Existenz schwindet im Tod

Erfolge Jeder weltlichen Erfolg schwindet im Tod

Körper Jeder Körper schwindet im Alter, Krankheit und Tod

Leben Jedes Leben schwindet mit dem Verlust der Lebenskraft

Lebens-
plan

Leder Lebensplan schwindet durch Alter, Krankheit Tod

Dasein Nichts von Dauer; Veränderung von Moment zu Moment
=> ein Lebensstrom, ein körperlicher und geistiger Strom

Befreiung Ich nehme Zuflucht zum Buddha der die Befreiung vollkommen 
erfahren hat, zum dhamma, der zur Befreiung führt und zum Saṅgha 
der Realisierten, die Befreiung durch den dhamma erfahren ha

http://www.abhidhamma.de/


www.abhidhamma.de

Befähigung – Konzentration auf das WICHTIGE

Wahrheitssucher die vom nahen Ufer zum fernen Ufer gehen, sind sich selbst Zuflucht 
und entwickeln ihre eigene Willensbildung (vgl. S.51.1-86; Iddhipāda Saṃyutta - 
Machtfährten):
 Dadurch haben sie den richtigen Fokus (richtige Konzentration = samma samādhi):

1. .. sie entwickeln den richtigen Wunsch [chanda-samādhi] nach dem Höheren 
   als der bedingten Welt mit Vergänglichkeit, Leid und der Anhaftung 
   an ICH-Täuschung.

2. ..sie lenken die Energie in die richtige Richtung [viriya-samādhi],
3. .. sie entwickeln klares Bewusstsein über die Natur der Dinge [citta-samādhi],
4. ..sie entwickeln Weisheit durch ein inneres durchdringendes weises fokussiertes

  Auge [vimaṃsa-samādhi]  

Diese vier Grundlagen spiritueller Macht, wenn sie entwickelt und kultiviert werden, 
führen dazu, dass man vom nahen Ufer zum anderen Ufer fortschreitet.

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


Durch die Angst hindurchgehen

1. Sein und Wirklichkeit

2. Orientierung

3. Befähigung

4. Schlussfolgerungen



www.abhidhamma.de

Schlussbetrachtung

Alle bedingten Dinge sind immer wieder Objekt der Täuschungen. Verstrickt euch 
nicht in Gefühlen, die ihre Grundlagenbedingung in weltlichen Dingen haben.

Wenn wir offen nach innen und außen schauen und die Natur der „körperlichen und 
geistigen Dinge gewahr werden, dann mögen wir durch eigene Erfahrungen gestärkt 
ohne Anhaftung vor den geistigen schmerzhaften Gefühlen - verbunden mit Alter, 
Krankheit und Todes - geschützt sein. 

Wir können körperlich krank und geistig gesund bleiben: 
mit spiritueller Ausrichtung auf etwas Höheres,  mit Gleichmut in Weisheit wie der Fels 
in der Brandung.

Seid Euch selber eine Zuflucht, nehmt den dhamma zur Zuflucht 
und nehmt keine andere Zuflucht.

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/


www.abhidhamma.de

Quellen  

1. Ñāṇarāma. Die sieben Betrachtungen der Einsicht
2. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Handbuch der buddhistischen Philosophie.  Abhidhammaṭṭha-Saṅgaha
    - Kompendium des Ganzen (sabba-saṅgaha)
    - Kompendium der Bedingungen   
    - Kompendium der Übungsgebiete – Abschnitt Entfaltung des Hellblicks
3. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Visuddhimagga.
    Kapitel: Daseinsgruppen, Grundlagen und Elemente und Fähigkeiten und Wahrheiten.
4. Nyanaponika 2005. Darlegung der Bedeutung (Atthasālinī). 
5. Saṃyutta Nikāya (www.suttacentral.net)
     - Nidāna-Saṃyutta (Bedingtes Entstehen oder Paṭiccasamuppāda  
     - Dhātu Saṃyutta (Bedingtes Entstehen von Bewusstsein und Gefühl)
     - Khandha Saṃyutta 
     - Indriya Saṃyutta (über Kontrolle der Gefühle)
     - Sacca Saṃyutta (über Wirklichkeit und Befähigung)
6. Shwe Zan Aung 1995. Abhidhammaṭṭha-saṅgaha. Abschnitt: An introductiory essay to the 
      compendium of buddhist Philosophy. 

Vorführender
Präsentationsnotizen
Notiz 1

http://www.abhidhamma.de/

	          
	Foliennummer 2
	          
	Foliennummer 4
	Foliennummer 5
	Foliennummer 6
	Foliennummer 7
	Foliennummer 8
	Foliennummer 9
	Foliennummer 10
	Foliennummer 11
	          
	Foliennummer 13
	Foliennummer 14
	Foliennummer 15
	Foliennummer 16
	Foliennummer 17
	Foliennummer 18
	Betrachtung der Gefühle (2) – bei Krankheit
	Foliennummer 20
	          
	Foliennummer 22
	          
	          
	Foliennummer 25
	          
	          

