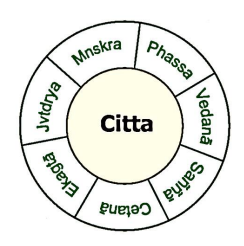
# Abhidhamma, die Psychologie und Philosophie des Buddhismus





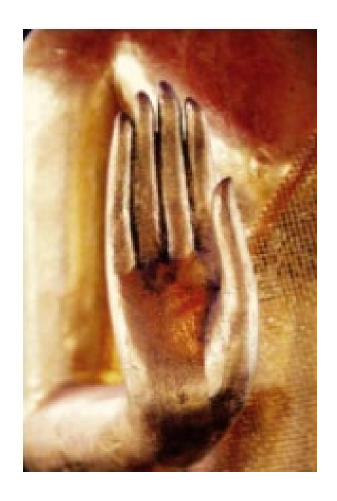
Abhidhamma-Tag Vortrag R. Koloska am 13.09.2025 - 14:00 – 16:00

# Gefühle und Einsichtspraxis



© Abhidhamma-Förderverein. e.V.





NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA! NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA! NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA!

Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten, Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten, Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten

Geste der Furchtlosigkeit (abhaya = Furchtlosigkeit d.i. ohne Angst-Sein)

### Einführung



#### Thema des heutigen Vortrags:

Wir erinnern uns: Gefühle sind ein bedeutsames, spirituelles Praxisfeld zur Einsicht in die Daseinswirklichkeit. Jeden Tag und jeden Moment begegnen wir ihnen als positive oder negative Bewertungen im Geistesstrom und lernen mit weltlichen Themen umzugehen.

Sie sind darüber hinaus auch ein Praxisfeld für spirituelle Entwicklung, welche ein höheres Ziel vor Augen hat – jenseits von weltlichem Kummer zur Überwindung von weltlicher Endlichkeit mündend in Verlust, Alter, Krankheit und Tod. Die weise Einsichtspraxis des Gefühls schafft eine wirklichkeitsverbundene Anschauung unserer Existenz zur Überwindung von Täuschungen, Leiden und Verstrickungen - kurz gesagt zur Befreiung.

Mein Vortrag über die Gefühle und Einsichtspraxis gliedert sich in drei Teile:

- (1) Einordnung von Gefühlen als Bedingungskraft in die psychologische Wirklichkeit
- (2) Orientierung: was ist praktisch wichtig über die Bedingtheit zu wissen?
- (3) **Befähigung:** Was führt aus buddhistischer Sicht zur Befreiung?

# Gefühle und Einsichtspraxis – Dasein im Fluss der Wirklichkeit



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen

### Gefühle und Einsichtspraxis – Dasein im Fluss der Wirklichkeit





# Die psychologische Wirklichkeit besteht aus einem unerschöpflichen Strom individueller Dinge

- sie entstehen und vergehen vor unserem Auge immer wieder neu
- Sinnes-Objekte: Seh-, Hör-, Riech-,...Tast-Objekt,
- -Geist-Objekte: Wahrnehmung, Gefühl und nur Gedacht

Die Betrachtung der Gefühle besteht aus:

- Betrachtung der drei Aspekte angenehm, unangenehm und neutral
- 2. nach 6 Toren
- 3. weltbezogen und spirituell
- 4. nach Zeiten: Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft

Was erscheint vor unserem geistigen Auge? Bin ich im Realen oder nur Denken?

### Gefühle und Einsichtspraxis – Dasein im Fluss der Wirklichkeit



Unsere bedingte Existenzwirklichkeit besteht aus einem Bedingungsnetzwerk von inneren und äußeren Objekten, die in der geistigen Welt über sechs Tore ins Bewusstsein eintreten und uns an die bedingte Welt leidvoll binden oder loslösen.

Gefühle als Objekt-Bewertungen mit den Merkmalen angenehm, unangenehm und neutral

Gefühle umfassen die gesamte Daseins- / Existenz-Wirklichkeit

- Alle Objekte erscheinen über 6 Tore, als weltlich oder spirituell und über drei Zeiten

Gefühle sind substanzlos wie Blasen auf dem Wasser

Gefühle sind unkalkulierbar wie Winde (SN36-22 Hundertachtfach, Atthasata Sutta)

Gefühle erzeugen bei unweiser Anschauung Neigungen zu Anhaftung, Aversion und Verblendung (SN 36.3 Überwindung)

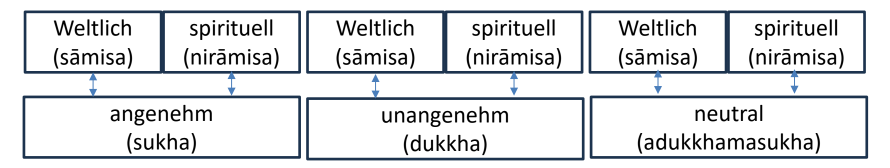
Gefühle sind in der Entstehung wie ein Gästehaus (SN 16 Agāra Sutta)

- Entstehung durch Tore und sind nicht persönlich essenziell und werden mit Besuchern gleichgesetzt

## Gefühle und Einsichtspraxis – Vedananupassana



#### Weltlich und nicht-weltlich (spirituell)



Die Unterscheidung zwischen "weltlichen" (<u>sāmisa</u>) und "weltfremden" (<u>nirāmisa</u>) Gefühlen in der obigen Unterweisung befasst sich mit dem spirituellen Wert der Gefühle, gemäß dem *Majjhimanikāya-Kommentar*, dem <u>Papañcasūdanī</u>. Das weltliche Gefühl befasst sich mit den "fünf Fäden des sinnlichen Vergnügens" (<u>pañcakāmaguṇā</u>), nämlich den fünf begehrenswerten und sinnlich verlockenden sinnlichen Objekten; Das weltfremde Gefühl ist mit der "<u>Entsagung</u>" (<u>nekkhamma</u>) verbunden, d.h. mit den spirituellen Schulungen in der Disziplin des <u>Buddha</u>. [8]

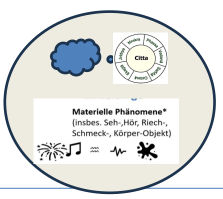
Der Majjhimanikāya-Kommentar, Papañcasūdanī, verweist uns auf das Saļāyatanavibhaṅga sutta[9] für eine detaillierte Darstellung dieser sechs Arten von Gefühlen. Im Zusammenhang mit diesem Sutta verstanden, sind weltliche angenehme Gefühle solche, die entweder aus dem Erlangen begehrenswerter Sinnesobjekte oder aus der Erinnerung an sie entstehen; Weltliche unangenehme Gefühle sind solche, die entweder aus dem Verlust begehrenswerter Sinnesobjekte oder aus dem Gedanken an diesen Verlust entstehen; und weltlich neutrale Gefühle sind solche, die in gewöhnlichen Menschen aufsteigen. In ähnlicher Weise sind weltfremde angenehme Gefühle solche, die aus der Erkenntnis der Natur der Vergänglichkeit in geistigen und physischen Phänomenen entstehen; Weltfremde Schmerzgefühle sind solche, die in der Sehnsucht nach der höchsten Befreiung entstehen; Und weltfremde neutrale Gefühle sind solche, die im Wissen um die Vergänglichkeit geistiger und physischer Phänomene entstehen.

https://www.wisdomlib.org/buddhism/essay/the-buddhist-path-to-enlightenment-study/d/doc1187760.html

## Gefühle und Einsichtspraxis – Gefühle mit realen und verzerrten Objekten



## Grundlegend real



Existenzielle Wirklichkeit

#### konventionell



Objekte existieren durch Bedingungen Existenz flüchtig durch Wandel

- ohne Identifikation
- besitzlos
- ohne ICH-Kontrolle

Sinn-Suche: Keine haftende Identifikation, Aufgeben von Täuschungen, Einsicht

Objekte existieren oder nicht

Existenz ist substanzhaft

- Identifikation
- Besitz
- Ich Kontrolle

Sinn-Suche Teilhabe an Dingen: Identifikation, Anhäufungen und Abwehr

# Gefühle und Einsichtspraxis – neutrales und geformtes Gefühl



# verzerrt

konventionell weltbezogen







Identifikation Kontrolle

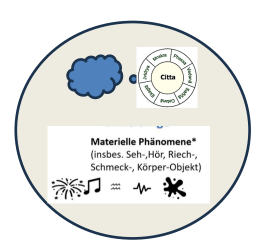
# Subjekt als Akteur ggü. der Welt

- Selbst-Gefühle
- Leidgefühle:
  - Unerfüllte Wünsche
  - Verlust von Angenehmen
  - Unangenehmes
  - Kontroll-Verlust

Gefühle sind Teil unseres Selbst ggü. den Objekten der Außen-Welt.

# realistisch

paramattha weltabgewandt



# Einsicht und Akzeptanz einer Welt:

- Materielle Phänomene
- Geistige Phänomene
  - \* Denken in Übereinstimmung
  - \* Täuschung
  - \* Geistfaktoren
  - \* Bewusstsein

Gefühle sind Teil in der Welt die mit den flüchtigen Objekten entstehen und vergehen

# Gefühle und Einsichtspraxis – Geformte Gefühle stärken die Triebe durch Unwissenheit



|               | Objekte                               | Gefühle                                           | Funktion                                              |
|---------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
|               | Sinnesobjekte                         | Lust- & Unlust                                    | Befriedigung<br>- Kontakt                             |
|               | Lebendiges<br>Sein                    | Angst / Sicherheit                                | Erhaltung                                             |
| <b>△</b>      | Subjekt-Objekt-<br>Beziehung          | Minderwertigkeit-<br>Gleichheit/<br>Überlegenheit | Kontrolle                                             |
| Täuschung-T.  | Alle Triebe                           | Neutrales Gefühl                                  | Ignoranz                                              |
| Gierlosigkeit | Alle bed. Objekte                     | Spirituelles Gefühl                               | Befreiung: Fesseln                                    |
| Akzeptanz     | Alle bed. Objekte                     | Spirituelles Gefühl                               | Akzeptanz: dukkha                                     |
| Weisheit      | Alle bedingten<br>Objekte und nibbāna | Spirituelles Gefühl                               | Realisation weltlicher<br>und höherer<br>Wirklichkeit |

# Gefühle und Einsichtspraxis – Geformte Gefühle stärken Neigungen durch Unwissenheit



- Positives Gefühl
  - 1. Sinnesgier (Gier nach Sinnesdingen)
  - 2. Daseinsgier (Planvolle Gier nach Fortexistenz)
  - 3. Ansichten (ICH, Kausalität, Handlungen)
  - 4. Dünkel (selbstbezogenes Messen)



- ⊗ Negatives Gefühl
  - 5. Hass (Aversion)
- Neutrales Gefühl
  - 6. Zweifel
  - 7. Verblendung



# Gefühle und Einsichtspraxis – Geformte Gefühle stärken Verstrickungen durch Unwissenheit





# Gefühle und Einsichtspraxis – Gefühle stärken Verstrickungen durch Unwissenheit



### Sich nicht in falsche Denkmuster und Abhängigkeiten verstricken:

- Körperliches: wir glauben uns im festen Besitz von materiellen Dingen z.B. unseres Körpers und verstricken uns im unrealistischen Festhalten .. Wir bilden Sucht-Verhalten aus.
- Aversion: wir sehen in der Welt Feinde, die besiegt werden müssen und verstricken uns in Aversion; Wir sehen darin eine Lösung der Probleme. Wir sind abhängig von dem Feind-Bild.
- Ansichten: wir verstricken uns in Glaubensfanatismus: "Nur-dieses ist richtig alles andere ist falsch", "es gibt keine Alternativen", "nur ich sage die Wahrheit"; gefolgt von einem Feindbild: "Wer nicht für mich ist, ist gegen mich". Wir werden abhängig von diesen Ansichten.
- Rituale: wir verstricken uns in Zwangshandlungen z.B. durch restriktive Verbote und Anweisungen, die zur Spaltungen und Sanktionierungen führen im Glauben einen fiktiven "Feind" durch Rituale bekämpfen und die Angst besiegen zu können. Wir werden abhängig von den Ritualen.

# Gefühle und Einsichtspraxis – Geformte Gefühle stärken Hemmungen durch Unwissenheit





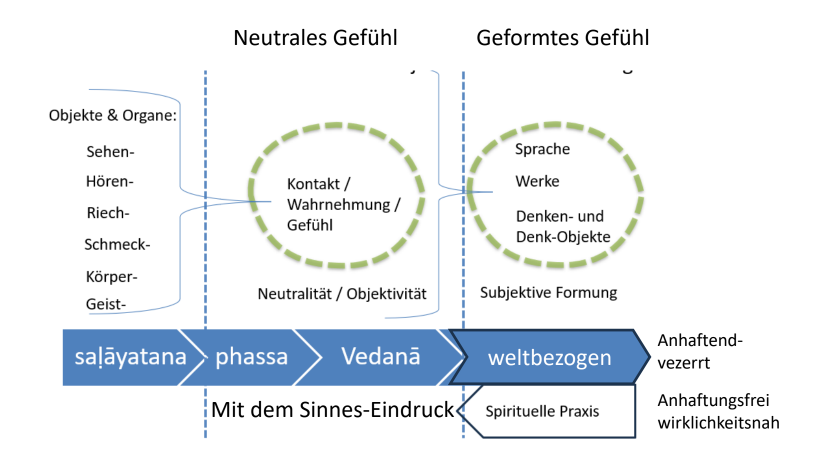
- In Gier wurzelnde Bewusstseinsklassen
  - 1. Sinnesgier
  - 2. Starrheit / Mattigkeit
- In Hass wurzelnde Bewusstseinsklassen
  - 3. Hass (Aversion)
- In Verblendung wurzelnde Bewusstseinsklassen
  - 4. Aufregung / Gewissensunruhe
  - 5. Zweifel
  - (6. Verblendung)



5 den Geist hemmende und den klaren Blick trübende Eigenschaften, bei deren Anwesenheit man weder die Angrenzende (upacārasamādhi) und Volle Sammlung (appanā-samādhi, siehe samādhi) zu erreichen, noch die Wahrheit klar zu erkennen imstande ist

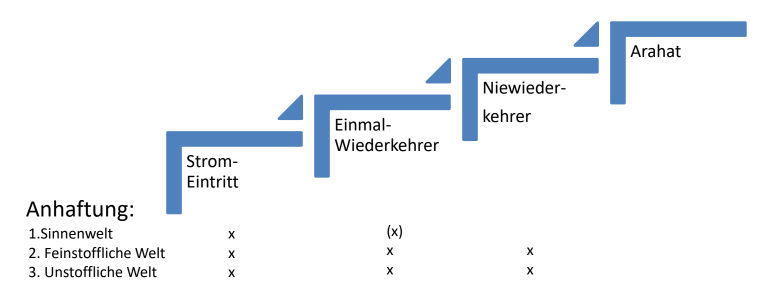
# Gefühle und Einsichtspraxis – neutrales u. geformtes karmisches Gefühl





# Gefühle und Einsichtspraxis – Befreiung nach weltlichen Fesseln





# Überwindung von Geistesfaktoren durch Einsicht-Erfahrungen (nibbāna)

| ariya\Fessel |          | vici-<br>kicchā |               | kāma-<br>rāga | dosa     | rūpa-<br>rāga | arūpa-<br>rāga | māna | uddhacca | avijjā |
|--------------|----------|-----------------|---------------|---------------|----------|---------------|----------------|------|----------|--------|
|              |          |                 | parā-<br>māsa |               |          |               |                |      |          |        |
| sotāpanna    | <b>√</b> | <b>√</b>        | <b>₽</b>      |               |          |               |                |      |          |        |
| sakadāgāmi   | <b>√</b> | <b>√</b>        | 4             | (⋞)           | (⋞)      |               |                |      |          |        |
| anāgami      | ₩        | <b>√</b>        | <b>₽</b>      | <b>√</b>      | <b>√</b> |               |                |      |          |        |
| arahat       | <b>√</b> | ₩               | 4             | 4             | <b>√</b> | <b>√</b>      | <b>√</b>       | 4    | 4        | 4      |

# Gefühle und Einsichtspraxis – Befreiter





- 1. Was hat er erreicht:
  - Entfremdet-sein von unheilsamen Geisteskräften, (verbunden mit anhaften Gefühlen an die Welt) und in Harmonie mit der Sinnen- und höheren Realität
- 2. Wodurch hat er es erreicht?: Überwindung der Triebe und Neigungen durch Einsicht in die Natur der Gefühle und Dinge der Welt
- 3. Wie hat er es erreicht?: Vervollkommnung des 8-fachen Pfads
- 4. Welchen Wert hat es?
  Höchsten Wertschätzung und Opfergaben
- 5. Wie offenbart sich die Arahatschaft? Nicht-Heimlichkeit (a-haro) und Furchtlosigkeit

# Gefühle und Einsichtspraxis - Grundlagen



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen

# Gefühle und Einsichtspraxis – Was sind Gefühle? (Definition)



#### Was sind Gefühle

Gefühl (vedanā) ist das was fühlt (Definition nach Merkmal). "Weil es fühlt, o Bruder, weil es fühlt, darum nennt man es das 'Gefühl'." (S. XXII. 79)

Was ist das einheitliche Merkmal? Fühlen oder genauer "Fühlen von einem Objekt" oder "Objekt-Geschmack"

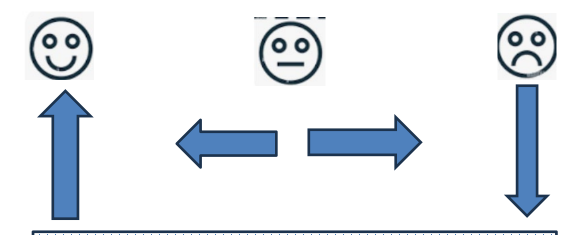
Was wird gefühlt? Das Objekt-Eindruck des Bewusstseins, bedingt durch die Objekt-Bedingung.

#### Wer fühlt?

- In dieser Definition nach Merkmal wird zum Ausdruck gebracht, das Fühlen eine Tätigkeit ohne ICH oder Agent ist.
- Gefühl ist nicht etwas, was ein Subjekt oder eine Person fühlt, sondern Gefühl ist etwas was fühlt bzw. "es fühlt"....
- Keine Person fühlt, kein Täter fühlt oder kein Opfer fühlt sondern "es fühlt"...

# Gefühle und Einsichtspraxis – die individuelle Charakteristik des Gefühls und seine Auslöser





Charakteristik

# Objekte der Wirklichkeit

- 1. Sinnesobjekte (Seh-,Hör-,...-Körper-Objekte)
- 2. Geistobjekte (Bewusstsein, Geistesfaktoren, Konzepte)

Objekt-Bedingung

# Gefühle und Einsichtspraxis – Was sind Gefühle? (Arten)



Hinsicht der karmischen Qualität ist es dreifach: heilsam (kusala), unheilsam (akusala) oder neutral (avyākata).

Der Einheilung der Art nach dreifach oder fünffach (Unterscheidung: Körper und Geist-Objekt):

|   | Gefühl*                    | vedanā (5)     | vedanā (3)         |
|---|----------------------------|----------------|--------------------|
| 0 | Körperliches Wohlgefühl    | kaya-sukha-    | sukha-vedanā (+)   |
| 2 | Körperlicher Schmerz       | kaya-dukkha-   | dukkha-vedanā (-)  |
| 8 | positives geistiges Gefühl | somanassa      | sukha-vedanā (-)   |
| 4 | Negatives geistiges Gefühl | domanassa      | sukkha-vedanā (+)  |
| 6 | Indifferentes Gefühl       | upekkhā-vedanā | upekkhā-vedana (+) |

### Gefühle und Einsichtspraxis – Was sind Gefühle? (generelle Begleiter)



Gefühle lassen sich von dem Bewusstsein nicht trennen, sind feste Begleitet, entstehen und vergehen mit dem Bewusstsein und sind in jedem Bewusstsein



## Gefühle und Einsichtspraxis – Was sind Gefühle? (passives Bewusstsein)



### Schwache Gefühle im passiven karmisch-neutralen Bewusstsein:

- Verarbeitendes Bewusstsein mit der Verarbeitung und Bereitstellung des Sinnesobjekts in Verbindung mit den Sinnestoren oder dem Geisttor
- als **Grundlage** für unser aktives Tun
- => Dies ist mir gegeben und entzieht sich meiner direkten Kontrolle.

  Das Bewusstsein ist sehr nahe an dem Objekt der Wirklichkeit



# \*Anmerkung:

Hier nicht physisch durch das Gehirn sondern durch die Geistesfähigkeit

# Gefühle und Einsichtspraxis – Was sind Gefühle? (aktives Bewusstsein)



#### Starke Gefühle im aktiven karmischen Bewusstsein:

- das was wir absichtlich aktiv tun auf Basis der Grundlagen unseres Seins
- Eine Ursache für etwas in der Zukunft liegendes
- als wirkendes Sein
- als aufschichtendes Bewusstsein
- Reaktion / Impuls / Erfahren auf etwas passiv bereitgestelltes Sinnesobjekt

| anusaya*    | Bedingte Wirkung                                                                                                                                             |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sinnengier  | Gier führt zu noch mehr Gier. Objekte sind aber flüchtig und müssen immer neu gesucht werden diţţhi & māṇa ist mit Gier verbunden und stärkt die Gier        |
| Aversion    | Unangenehme Gefühle führen zur Suche nach angenehmen Gefühlen bei unweiser Betrachtung der Gefühle und damit zur Sinnengier (Gleichnis vom Pfeil (S. 36.3) . |
| Verblendung | Unweises Hinwenden (ayoniso <i>manasikāra</i> ) zu Gefühlen als Objekt oder erwünschten und unerwünschten Objekten führt zum Entstehen von GierS. XL VI. 32  |



Spirituelle Fähigkeiten (Vertrauen, Sammlung, Achtsamkeit, Energie und Weisheit führen zur Sinneskontrolle der Gefühle und schwächen den unkontrollierten Einfluss von Gefühlen

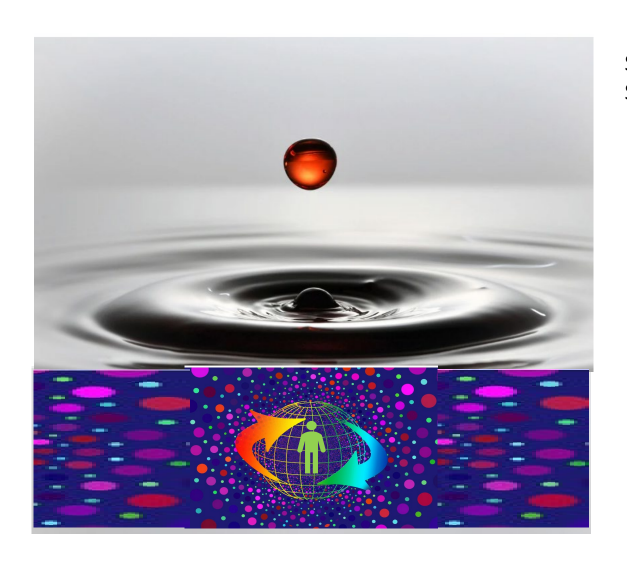
# Gefühle und Einsichtspraxis – Befähigung im Umgang mit Gefühlen



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen

# Gefühle und Einsichtspraxis – Grundlagen der Befähigung





Sinnesobjekte & Sinnesgrundlagen



Erfahren im Karmisch-neutralen Bewusstsein



Karmisches Bewusstsein



Weises Erwägen der Bedingungen => Befähigung

# Gefühle und Einsichtspraxis – Achtfache Pfad



|                                          | weltlich                                                                         | spirituell                                                                                                                                               |
|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ethik<br>(Rede, Handeln<br>Lebenserwerb) | Absolute Werte - Leben, Sicherheit, Menschenrechte als Naturrechte*              | Mittlerer Weg bedingte Faktoren:  * Regeln gegen unheilsame Handlungen  * Konsequenzenethik (Kalama-Sutta)  * Tugenden (z.B. Mitgefühl) als heilsame GF. |
| Sammlung                                 | weltliche<br>Fähigkeiten                                                         | Spirituelle<br>Fähigkeiten                                                                                                                               |
| Einsichtspraxis                          | Weltbezogen - weltliches Glück - physische Gesundheit - Jugend - Lebenserhaltung | Weltabgewandt - losgelöstes Glück durch Einsichtspraxis - geistige Gesundheit - Überwindung Alter, Krankheit, Tod                                        |

Menschenrechte werden als Naturrecht verstanden, weil sie als universelle, unveräußerliche Rechte gelten, die jedem Menschen aufgrund seiner menschlichen Natur und der Vernunft zustehen, unabhängig von staatlichen Gesetzen oder kulturellen Bedingungen.

## Gefühle und Einsichtspraxis – Ethik (1): Handeln ohne Gewalt



#### Äußere Feinde – Wie entstehen sie?







'Geschlagen hat er mich, beschimpft, Hat mich besiegt, hat mich beraubt': Wer solchem Denken sich gibt hin, In dem kommt nie der Hass zur Ruh'.

Wer solches Denken nicht mehr hegt, In dem kommt bald der Hass zur Ruh, (Dp. 4-5 – Paarenkapitel)

# ES GIBT KEINEN FEIND OHNE AVERSION IN MIR

-> Betrachte Deinen eigenen Geist

Schaue nicht auf die auslösenden Objekte der Außenwelt sondern auf die formenden Geistesfaktoren deines Gefühls.

# Gefühle und Einsichtspraxis – Ethik (2): Offener Geist



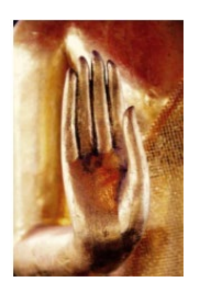
Indriyabhāvanā Sutta-M152: In dieser Rede, die der Buddha dem Ehrwürdigen Ānanda hielt, zeigt er, das Sinneskontrolle und Kontrolle von Gefühlen

- nicht durch Vermeidung von Sinneskontakten
- sondern in der Entwicklung als Kampf mit den unvollkommenen Sinnesobjekten und
- in der vollkommenen Realisierung mit Gleichmut und im freien Umgang mit Sinnesobjekten.

Der Buddha erklärte, dass das Gefühl der Zuneigung, Abneigung oder der Indifferenz, das aus den bedingten Phänomenen entsteht, durch die Praxis der Einsicht bald ausgelöscht werden können.

- 1) Vermeidung von Sinneskontakten ist nicht möglich
- 2) Betrachtung der Natur der Gefühle ist immer noch Kampf, wenn wir noch nicht voll realisiert sind.
- 3) Als Befreiter verlieren Gefühle die Bedingungskraft durch Objekte





### Diskurs mit einem Brahmanen (\$ 7,1,2):

Verärgert, dass ein Verwandter zum dhamma übergetreten war, schmähte der Brahmane den Buddha mit folgenden Worten:

- -Dieb, Wirrkopf, Kamel und Esel; Gelassen u. gleichmütig nahm der Buddha die Wort entgegen und fragte den Brahmanen, was er mit Essen macht, das seine Gäste nicht annehmen.
- Antwort: Die seien dann führ ihn selbst.
- Buddha: Genau so ist es mit deinen Worten, ich nehme sie nicht an und sie fallen auf Dich zurück!

Wenn andere (mich), beleidigen, beschimpfen und belästigen, dann ärgere ich mich nicht, bin nicht ungehalten oder aufgebracht...Und wenn andere mich, den Vollendeten, verehren, hochschätzen, respektieren und huldigen, dann freue ich mich nicht darüber, bin nicht froh und nicht (innerlich) erhoben. (M22, I. P. 140)

# Gefühle und Einsichtspraxis – Sammlung (1); Die fünf täglichen Betrachtungen und Gefühle



A.V.57 Fünf Betrachtungen für jedermann - 7. Abhinhapaccavekkhitabbathana Sutta Fünf Tatsachen, ihr Mönche, sollte jeder öfters bei sich erwägen, sei es Mann oder Frau, Hausner oder Hausloser. Welches sind diese fünf Tatsachen?

- Dem Altern bin ich unterworfen, kann dem Alter nicht entgehen.
- 2 Der Krankheit bin ich unterworfen, kann der Krankheit nicht entgehen.
- 3 Dem Sterben bin ich unterworfen, kann dem Sterben nicht entgehen.
- 4 Von allem Lieben und Angenehmen muss ich scheiden und mich trennen.
- **5** Eigner und Erbe meiner Taten bin ich, meinen Taten entsprossen, mit ihnen verknüpft, habe sie zur Zuflucht und die guten und bösen Taten, die ich tue, werde ich zum Erbe haben« -

das sollte jeder öfters bei sich erwägen, sei es Mann oder Frau, Hausner oder Hausloser.

# Gefühle und Einsichtspraxis – Sammlung (2): Drei täglichen Betrachtungen als Götterboten



A.III.36 Die drei Götterboten - 6. Devadūta Sutta Da führt einer einen schlechten Wandel in Werken, einen schlechten Wandel in Worten, einen schlechten Wandel in Gedanken. Solch schlechten Wandel führend, gerät er Zerfall des Körpers, nach dem Tode, in niedere Welt, auf eine Leidensfährte, in Daseinsabgründe, in die Hölle.....

Und König Yama sprach zu ihm: 'O Mensch, sahest du nie unter den Menschen eine Frau oder einen Mann im Alter von achtzig, neunzig oder hundert Jahren, abgelebt, gekrümmt wie Dachsparren, gebückt, auf eine Krücke gestützt, schlotternden Ganges dahinschleichend, siech, mit verwelkter Jugend, mit abgebrochenen Zähnen und ergrautem Haar, oder kahl, mit wackelndem Kopfe, voller Runzeln, die Glieder mit Flecken bedeckt?'

Ja ich sah solche und aus Leichtsinn habe ich nichts getan

Und der König Yama sprach: 'O Mensch, aus Leichtsinn hast du weder in Werken, noch Worten, noch Gedanken Gutes getan. Wahrlich, gemäß deinem Leichtsinn wird man's dir vergelten.

Und der König Yama sprach zu ihm: 'O Mensch, sahest du nie unter den Menschen eine Frau oder einen Mann, krank, elend, schwer leidend, sich im eigenen Kot und Urin herumwälzend, die von dem einen aufgerichtet, von einem anderen wieder ins Bett gelegt wurden?'

....

Und der König Yama sprach zu ihm: 'O Mensch, sahest du nie unter den Menschen eine Frau oder einen Mann einen oder zwei oder drei Tage nach dem Tode, aufgeschwollen, von blauschwarzer Farbe, mit Eiter bedeckt?'.....

# Gefühle und Einsichtspraxis – Sammlung (3): Betrachtung der Gefühle spiritueller Perspektive (1)



### Daṭṭhabba-sutta – Betrachtung von Gefühlen ohne Triebe



Sukha-vedana soll als Schmerz gesehen werden



dukkha-vedana soll als Stachel\* gesehen werden



upekka-vedana soll als vergänglich angesehen werden

Hat nun, ihr Mönche, ein Mönch das Wohlgefühl als leidvoll gesehen, das Wehgefühl als Pfeil gesehen, das Weder-weh-noch-wohl-Gefühl als unbeständig gesehen, dann nennt man ihn, ihr Mönche, einen Mönch, der recht gesehen hat, der den Durst abgeschnitten, die Fessel gesprengt, durch vollkommene Dünkel-Eroberung dem Leiden ein Ende gemacht hat.

<sup>----</sup>

<sup>\*</sup> Der Begriff "Stachel" hat im Kontext des Buddhismus keine direkte Entsprechung als einzelnes Symbol oder Konzept, kann aber metaphorisch für Hindernisse oder Leid stehen, die man überwinden muss, um Erleuchtung zu erlangen

# Gefühle und Einsichtspraxis – Sammlung (4): Betrachtung der Gefühle aus spiritueller Perspektive (2)



### Körperliche Schmerzen im wurzellosen Bewusstsein

Wir lesen im Samyutta Nikāya (Sagātha Vagga, Māra-Sutten Kapitel II, Teil 3, der Splitter):

'So habe ich gehört: Der Erhabene hielt sich in Rajagaha auf, in der Madda Kucci, im Rehgehege. Zu jener Zeit wurde sein Fuß von einem Splitter verletzt. Der Erhabene fühlte tatsächlich den Schmerz. Bedrückend waren die körperlichen Leiden, scharf und stechend, brennend, qualvoll und unwillkommen. Er aber ertrug sie mit Geduld, Achtsamkeit und völliger Überlegenheit. Und so war er nicht niedergeschlagen...'



| mit angenehmen<br>Objekt | mit unangenehmen<br>Objekt |
|--------------------------|----------------------------|
| Sehen (±)                | Sehen (±)                  |
| Hören (±)                | Hören (±)                  |
| Riechen (±)              | Riechen (±)                |
| Schmecken (±)            | Schmecken (±)              |
| Körpersinn (+)           | Körpersinn (-)             |

# Gefühle und Einsichtspraxis – Sammlung (5): Vermeidung gefühlsbedingter extremer Anschauungen (M74)



Der Wanderasket Dighanakha vertritt den Nihilismus (Position 1) und wird vom Buddha belehrt das seine bzw. zwei andere Anschauungen nicht zur Befreiung, sondern zu Widerstreit und Verwirrung führen:

- Für mich sind weltliche Dinge nicht annehmbar' (Nihilismus) diese Ansicht ist nahe der Nicht-Begierde, nahe dem Nicht-Gefesseltsein, nahe dem Nicht-Ergötzen, nahe dem Nicht-Anhaften.")
- **2** ,Für mich sind weltliche Dinge voll annehmbar' (Ewigkeitswahn oder Fundamentalismus ) diese Ansicht ist nahe der Begierde, nahe dem Gefesseltsein, nahe dem Ergötzen, nahe dem Festhalten, nahe dem Anhaften.
- **3** Für mich ist teils etwas annehmbar und teils nicht annehmbar 'diese Ansicht ist nahe der Begierde, nahe dem Gefesseltsein, nahe dem Ergötzen, nahe dem Festhalten, nahe dem Anhaften (Teilweiser Ewigkeitswahn)
- 4 Ein Weiser betrachtet alle 3 Ansichten als nicht annehmbar, weil sie bei einer Wahrheitssuche einen in Widerstreit mit anderen und sich selber bringen und dukkha erzeugen; einmalige Dinge sind nicht festzuhalten und erlauben deshalb keine realistische Positionierung.
  - → Deshalb entwickelt man keine Position zu den Dingen und enthält sich der der Identifikation mit den weltlichen Dingen.

Danach hält der Buddha einen Vortrag über die Vergänglichkeit des Körpers und Gefühl

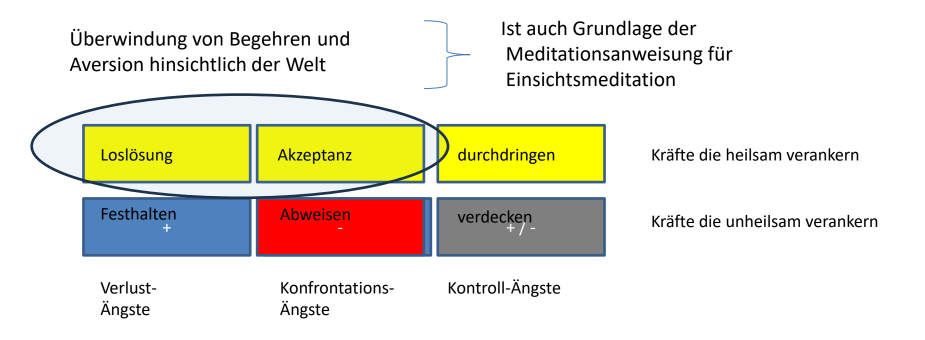
=> Dīghanakha erreicht den Stromeintritt und Sariputta, welcher der Lehrrede des Buddha zugehört hat erreicht die Arahatschaft.

# Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (1): Retreat



Die Wirklichkeit ist jederzeit da, verfügbar und lädt jeden ein sie anzusehen. Der Weise betrachtet die Dinge so wie sie sind:

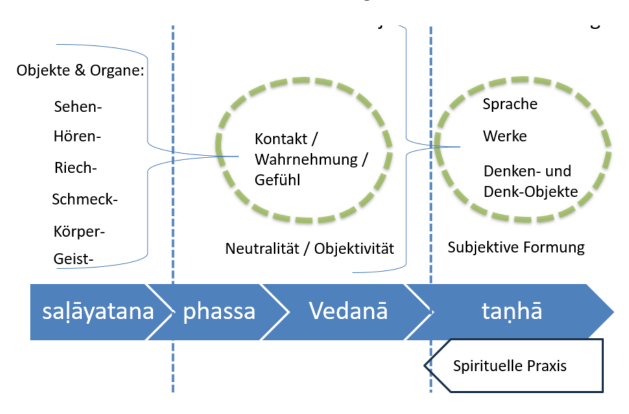
- löst sich von ihnen los; alle bedingten Dinge sind der Veränderung unterworfen
- Akzeptiert die Dinge so wie sie sind; alle bedingten Dinge sind in ihrer Natur nach unvollkommen
- Hat die Dinge vollständig durchdrungen und realisiert; ist nicht mehr von ihnen abhängig und frei



## Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (2) Sinneskontrolle am Sechser-Sinnes-Tor



In einem anderen Gleichnis werden Gefühle mit verschiedenen Besuchern verglichen, die, aus jeder der vier Richtungen kommend, ein Gasthaus aufsuchen (SN IV 219). Die Gefühle sind so wie die Besucher, sie kommen und gehen. Daher gibt es keinen Grund, sich über ein bestimmtes Gefühl aufzuregen, das sich im Augenblick manifestiert haben könnte, da auch dieser innere "Besucher" schon bald wieder gehen wird.

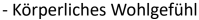


### Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (3) Sinneskontrolle am Sechser-Sinnes-Tor



### Gefühlsbetrachtung (vedanā - anupassanā) mit Bespielen





- Freude Formen, Musik, Essen usw.
- weltlichen Konzepten Beruf, Politik



- Zweifel
- umherschweifender unklarer Geist



#### - Opfer-Gefühle

- Angst vor Verlust
- Neid/Hass/Aggression usw

nicht weltlich\*\*

lich\*

#### - Losgelöste Akzeptanz

- Weisheitsmomente mit
  - a) Vertiefungen
  - b) weisem Erwägen

#### - Losgelöste Akzeptanz

- losgelöste Bedürfnislosigkeit losgelöste Bedürfnislosigkeit
  - Weisheitsmomente mit
    - a) Vertiefungen (Gleichmut)
    - b) weises Erwägen (Gleichmut)

#### Weisheitsmomente:

- Überdrüssigkeit der Sinnesobjekte (nibbida)
- Ergriffensein von dukkha-Natur (samvega)
- Angst vor negativem kamma

<sup>\*</sup> weltlich: Dinge mit anhaften Weltbezug betrachten meist mit weltlichen Konzepten

<sup>\*\*</sup> nicht weltlich: Dinge mit losgelösten Weltbezug betrachten mit spirituellen Konzepten wie den Anhaftungsgruppen und dem bedingten Entstehen; auf Befreiung ausgerichtet sein.

## Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (4) Sinneskontrolle; innere und äußere Besucher



Meditationsplatz entlegene Lagerstätten, im Dschungeldickicht in Abgeschiedenheit und Einsamkeit



Gelegentlich kommt ein wildes Tier in meine Nähe, oder ein Pfau schlug einen Ast ab, oder der Wind raschelte in den Blättern.

Wie wäre es wenn ich mich der Furcht und dem Schrecken unterwürfe, und die Stellung in Meditation beibehielte während die Schrecken über mich kommen...im Liegen, im Sitzen, im Gehen und im Stehen...



## Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (5) Sinneskontrolle; innere und äußere Besucher



Bedrohende Gefühle entstehen nicht durch äußere sondern innere Dinge, die wir mitbringen Bhayabheravasutta - Sutta über Angst und Schrecken (M4)

Weltliche Dinge, die in die Meditation hineingetragen werden können und

Auslöser für negative Gefühle
Gewinn, Ehre und Ruhm trachtend

faul und ohne Energie

voller Begierde

unachtsam und nicht wissensunklar

woller Übelwollen

unkonzentriert

werden können und

Auslöser für negative Gefühle
Gewinn, Ehre und Ruhm trachtend

ingstlich

unsicher und zweifelnd

woller Übelwollen

unkonzentriert

ohne Weisheit und ein Schwätzer

- (1) Meditationsplatz entlegene Lagerstätten, im Dschungeldickicht in Abgeschiedenheit und Einsamkeit
- (2) Wie wäre es, wenn ich mich in glücksverheißenden Nächten des Halbmonats an so ehrfurchtseinflößenden, schreckenerregenden Plätzen, wie Obstgartenschreinen, Waldschreinen und Baumschreinen aufhielte? Gelegentlich kommt ein wildes Tier in meine Nähe, oder ein Pfau schlug einen Ast ab, oder der Wind raschelte in den Blättern.
- (3) Wie wäre es wenn ich mich der Furcht und dem Schrecken unterwürfe, und die Stellung in Meditation beibehielte, während die Schrecken über mich kommen...im Liegen, im Sitzen, im Gehen und im Stehen...

## Gefühle und Einsichtspraxis – Einsichtspraxis (6) Sinneskontrolle; Betrachtung von Krankheit (S. 36.7)



Betrachtung der 3 Gefühle beim Körper bei einer Krankheit

Wodurch ist das Gefühl entstanden?

Betrachtung
Gefühl

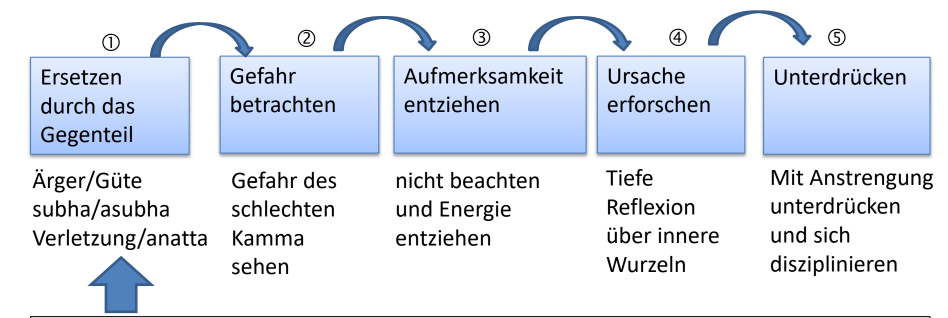
Bedingt entstanden

Steigt einem Mönch, ihr Mönche, der also achtsam, klar bewusst, ernsten Sinnes, unermüdlich, entschlossen verweilt, ein Wohlgefühl auf, so weiß er: 'Aufgestiegen ist mir dieses Wohlgefühl, und es ist bedingt, nicht ohne Bedingung. Bedingt wodurch? Durch eben diesen Körper ist es bedingt. Dieser Körper aber ist unbeständig, gestaltet, bedingt entstanden. Das Wohlgefühl aber, das bedingt durch diesen unbeständigen, gestalteten, bedingt entstandenen Körper aufgestiegen ist - wie könnte es beständig sein?' Sowohl beim Körper als auch beim Wohlgefühl verweilt er in Betrachtung der Unbeständigkeit, weilt in Betrachtung des Schwindens, weilt in Betrachtung der Entreizung, weilt in Betrachtung der Auflösung, weilt in Betrachtung des Loslassens. Wer so verweilt, der überwindet sowohl beim Körper als auch beim Wohlgefühl den Hang zum Reiz.

Analoges beim Weh-Gefühl

## Fünf Methoden zur Beseitigung von unheilsamen Gefühlen

abgleitet aus Majjhima Nikaya, Nr. 20: "Die Beseitigung der unheilsamen Gedanken" (Vitakka-santhana Sutta)



Gegengifte Gierlosigkeit, Hasslosigkeit und Weisheit

- => Gierlosigkeit sollte durch selbstloses und großmütiges Handeln und Akte des Verzichts gefördert werden;
- => Hasslosigkeit durch Güte, Mitempfinden und Gleichmut;
- => Unverblendung durch Gedankenklarheit und ein wachsendes Verständnis der Wirklichkeit und der ICH-Losigkeit allen Seins.

## Durch die Angst hindurchgehen



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen







Wahrheitssucher die vom nahen Ufer zum fernen Ufer gehen, sind sich selbst Zuflucht und entwickeln ihre eigene Willensbildung (vgl. S.51.1-86; Iddhipāda Saṃyutta - Machtfährten):

Dadurch haben sie den richtigen Fokus (richtige Konzentration = samma samādhi):

- 1. .. sie entwickeln den richtigen Wunsch [chanda-samādhi],
- 2. ..sie lenken die Energie in die richtige Richtung [viriya-samādhi],
- 3. .. sie entwickeln klares Bewusstsein über die Natur der Dinge [citta-samādhi],
- 4. ..sie entwickeln **Weisheit** durch ständige eigene Rückbesinnung auf den eigenen Geist, die Gefühle und deren Bedingungen in der Daseinswirklichkeit [vimaṃsa-samādhi]

Diese vier Grundlagen spiritueller Macht, wenn sie entwickelt und kultiviert werden, führen dazu, dass man vom nahen Ufer zum anderen Ufer fortschreitet.



## PRAXIS IN ÜBEREINSTIMMUNG MIT DER LEHRE und WIRKLICHKEIT (imāya)

Durch diese mit der Lehre übereinstimmende Praxis

- verehre ich den Buddha.
- 2 verehre ich den Dhamma
- 3 verehre ich den Sangha

Durch diese Praxis werde ich mit Sicherheit frei von Geburt, Alter, Krankheit und Tod

\_\_\_\_\_

## WÜNSCHE (patthanā):

Mögen meine Verdienste die Trieb-Versiegung hervorbringen Mögen meine Verdienste zu Erleuchtungs-Wissen führen Mögen ich durch meine Verdienste nibbāna erlangen Mögen alle Wesen an diesen Verdiensten teilhaben und glücklich sein.

#### Quellen



- 1. Agganyani 2015. Paţţhāna Bedingungszusammenhänge. Abhidhamma-Förderverein 2015
  - Objekt-Bedingung (ārammaṇa paccaya), Grundlagen-Bedingung (nissaya paccaya), und Zusammenentstehungs-Bedingung (sahajāta paccaya)
- 2. Agganyani. Bewusstsein aus buddhistischer Sicht.
- 3. Karunadasa 2015. The Theravada Abhidhamma. Kapitel 1 bis 6.
- 4. Karunadasa. 1996. The Dhamma Theory: Philosophical Cornerstone of the Abhidhamma, Wheel Publications No. 412/413, Buddhist Publication Society, Kandy, 1996.
- 5. Nandamālābhivaṃsa Sayadaw. Eine Analyse von Gefühl (Vedanā).
- 6. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Handbuch der buddhistischen Philosophie. Abhidhammaṭṭha-Saṅgaha
  - Kompendium besonderer Kategorien (u.a. Gefühl, Wurzel, Funktionen, Bewusstseinstore, Objekte
  - Kompendium des Ganzen (sabba-sangaha)
  - Kompendium der Bedingungen
- 7. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Visuddhimagga. Kapitel: Daseinsgruppen, Grundlagen und Elemente und Fähigkeiten und Wahrheiten.
- 8. Nyanaponika 2005. Darlegung der Bedeutung (Atthasālinī).
- 9. Samyutta Nikāya (www.suttacentral.net)
  - Nidāna-Saṃyutta (Bedingtes Entstehen oder Paţiccasamuppāda
  - Dhātu Samyutta (Bedingtes Entstehen von Bewusstsein und Gefühl)
  - Khandha Samyutta
  - Vedanā-Samyutta (über Gefühle)
  - Saļāyatana Saṃyutta (über die Grundlagen der Gefühle)
  - Indriya Samyutta (über Kontrolle der Gefühle)
  - Sacca Samyutta (über Wirklichkeit und Befähigung)
  - . Satipaţţhāna Saṃyutta (S.47.49. Gefühl Vedanā Sutta und S.47.50. Triebe Āsava Sutta)
- 10. Satipaţţhāna Sutta (M10 und D22) und Kommentar NYANAPONIKA
  - https://www.palikanon.com/diverses/satipatthana/satikom.html
- 11. Shwe Zan Aung 1995. Abhidhammaṭṭha-saṅgaha. Abschnitt: An introductiory essay to the compendium of buddhist Philosophy.

## Quellen



#### Spezielle Quellen Lehrreden:

- 1. Satipaţţhāna Sutta (M10 und D22)
- 2. S47. Satipaṭṭhāna Saṃyutta Pfeiler der Achtsamkeit (Pali) (S.47.49. Gefühl Vedanā Sutta und S.47.50. Triebe Āsava Sutta)
- 3. Kommentar zum Satipatthāna-Sutta

# Backup

### Weltlich und spirituell



| Objekte: | weltlich | Spirituell |
|----------|----------|------------|
|----------|----------|------------|

| Existenz Objekte-Essenz Re | eale Objekte sind nur flüchtige Phänomene; |
|----------------------------|--------------------------------------------|
|----------------------------|--------------------------------------------|

bestimmt Existenz und wir sind ein Teil davon.

Altern Jugendwahn Leidvolles, Gottesbotschaft

Krankheit Gesundheitswahn Gesundheitswahn

Tod Alles oder Nichts Vergehen von Bedingten

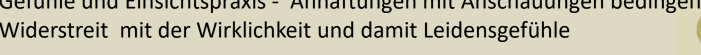
Körper Besitz / Kontrolle / gedrängt: Kamma, Temp., Nahr., Citta

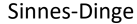
Geist persönliche Kontrolle Bewusstsein und Geistesfaktoren

Gefühl persönliche Kontrolle Bedingt enstanden: Objekt, Sinnesobjekt und

Bewusstsein

Gefühle und Einsichtspraxis - Anhaftungen mit Anschauungen bedingen Widerstreit mit der Wirklichkeit und damit Leidensgefühle





Essen, Trinken, ICH, Du, Haus, Beruf, , reine Konzepte

Ersetzen: Sehen, Hören, Riechen. Schmecken, Druck/Temperatur

#### Fessel:

lch, Rituale Zweifel



#### Denken

Unweises Denken ... ICH bin, ICH fühle Bedrohung: Abschneiden

#### Handlungen:

*Ich fühle mich schlecht nicht zu handeln:* Ersetzen: Fühlen am Wirkungstor, Loslassen: (Alles geschieht ohne mein Zutun, Nicht lohnt es zu haben & zu sein

**ABHIDHAMMA** 

Förderverein e.V.

#### Weltliche Gefühle

- mit unrealen Sinnes-Objekt Gefühl über Gedachtes
- mit realen Geist-Objekt Sinnesobjekt, Wahrnehmen, Fühlen

## Spirituelle Gefühle

vergeht

- Erkennen Natur Sinnesobjekt Gefühl über gedachtes Sinnesobjekt entsteht und vergeht
- Erkennen Natur Geist-Objekt Gefühl mit Sinnesobjekt entsteht und vergeht Angenehm, unangenehm entsteht und