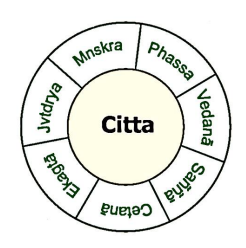
## Abhidhamma, die Psychologie und Philosophie des Buddhismus





- Zur Weiterleitung nicht geeignet -

Abhidhamma-Tag Vortrag R. Koloska am 11.02.2023 - 14:00 – 16:00

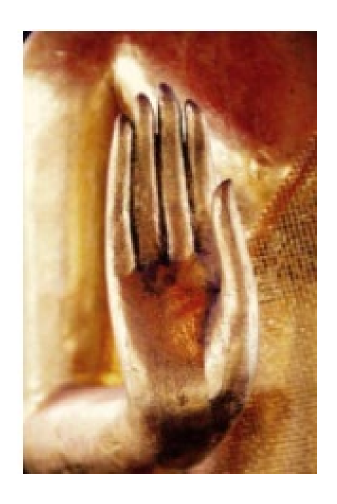
Weisheit und ihre Objekte – Wirklichkeit, Bewusstsein, Objekte

© Abhidhamma-Förderverein. e.V.



www.abhidhamma.de





NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA! NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA! NAMO TASSA BHAGAVATO ARAHATO SAMMĀSAMBUDDHASSA!

Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten, Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten, Verehrung dem Erhabenen, Befreiten, vollkommen Selbsterleuchteten

- Geste der Furchtlosigkeit (abhaya = Furchtlosigkeit d.i. ohne Angst-Sein)

#### Einführung



#### Thema des heutigen Vortrags:

Weisheit besteht in einem Verständnis unserer Daseinswirklichkeit, unseres Bewusstseins und in einem Wissen über die Natur der Objekte; dieses sich zu verdeutlichen bildet den Ausgangspunkt unserer Erfahrungspraxis.

Im heutigen Vortrag zur "Weisheit und ihre Objekte" soll in einer höheren Sicht (abhidhamma) über die realen Dinge der Wirklichkeit (paramattha dhamma) gesprochen werden – so wie sie auch über Einsichtsmeditation direkt erfahrbar sind.

Mein Vortrag und meine Reflexion beziehen sich auf drei Themen:

- (1) Über die Wirklichkeit der Dinge als Sein und Seiendes aus höherer Sicht?
- (2) Orientierung: Unterscheidungen spirituell wichtig und unwichtig und wie sieht selbstbestimmter Umgang damit aus.
- (3) **Befähigung:** Was führt aus buddhistischer Sicht zur Befreiung und Furchtlosigkeit und welche Macht-Faktoren stehen im Mittelpunkt ...





Weisheit und Befreiung besteht in einer umfassenden Sicht der realen Dinge als Weltanschauung (1) mit der sicheren erfahrbaren Ausgangspunkt unseres Bewusstsein (2).

Unter einer **Weltanschauung** versteht man die umfassende Deutung unserer inneren und äußeren Welt der Dinge als Ganzes als umfassende Orientierung in der Welt. Grundlage für die Erkenntnis der inneren und äußeren Welt der Dinge ist unser **Bewusstsein**.

## Weisheit und ihre Objekte



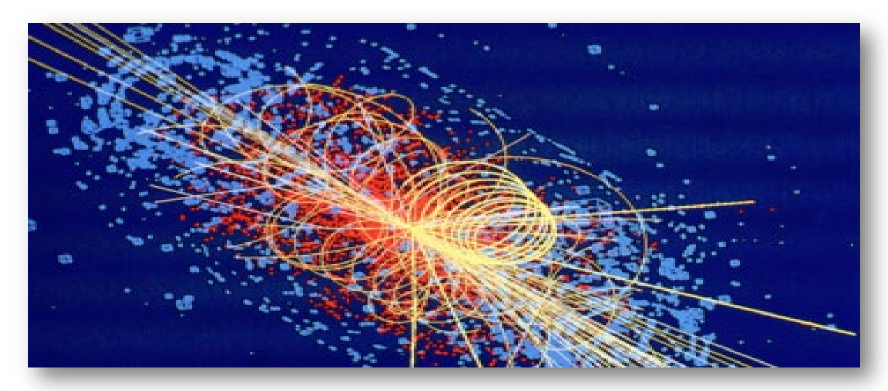
- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen

# Wirklichkeit allerObjekte



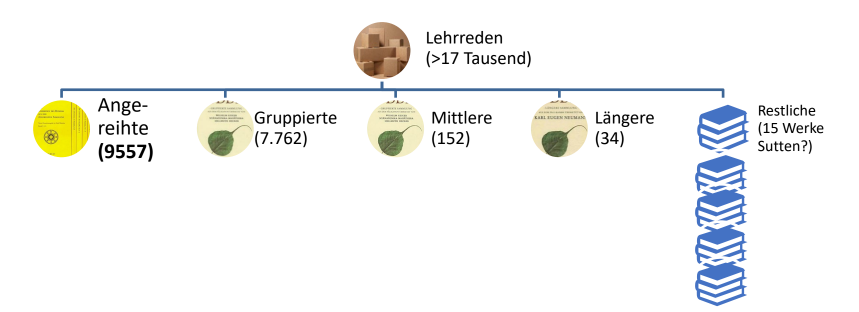
Die Welt, die Existenz und der Befreiungsprozess ist durch das Zusammenwirken von Bedingungen und Dingen zu verstehen und zu erklären.

Die bedingte Wirklichkeit gestaltet sich aus Bedingungen (paccaya) und abhängigen Dingen (dhamma).





## Analyse der Wirklichkeit anhand der Lehrreden:



Weisheit benötigt einen Überblick über alle realen Dinge

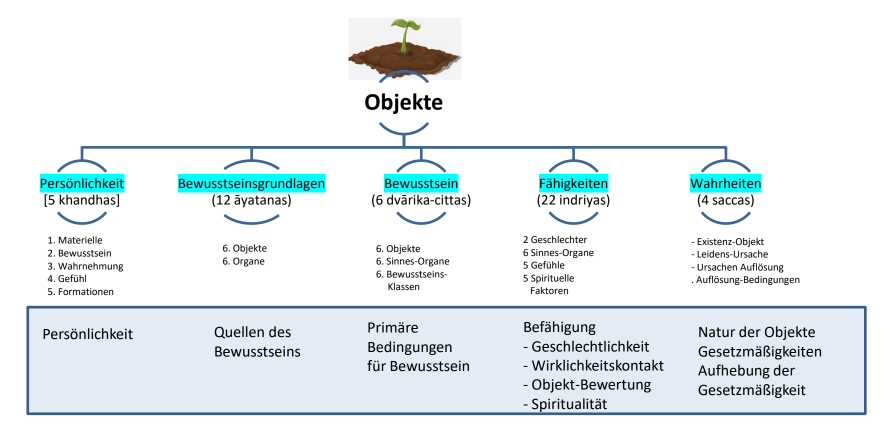
- im Rahmen einer Weltanschauung (1)
- als Erfahrungsgrundlage unseres **Bewusstsein (2)**.

#### Weisheit und ihre Objekte – Analyse aller Dinge und Bedingungen



Den Boden dieses Wissens bilden verschiedenerlei Dinge, wie die

5 Gruppen, 12 Grundlagen, 18 Elemente, 22 Fähigkeiten\*, 4 Wahrheiten, die Bedingte Entstehung usw. (d. i. die bedingt entstandenen Dinge). Hat man aber durch Lernen und Befragen sein Wissen in jenen den Boden bildenden Dingen geübt, so möge man die beiden die Wurzel bildenden Reinheiten (der Sittlichkeit und des Geistes) zustande bringen und entfalten, darauf die den Rumpf bildenden 5 Reinheiten. Dies ist die kurze Darstellung hiervon (Vis. S. 503).



# Zusammenfassung aller Dinge – Gruppen, Elemente, Fähigkeiten, und Wahrheiten

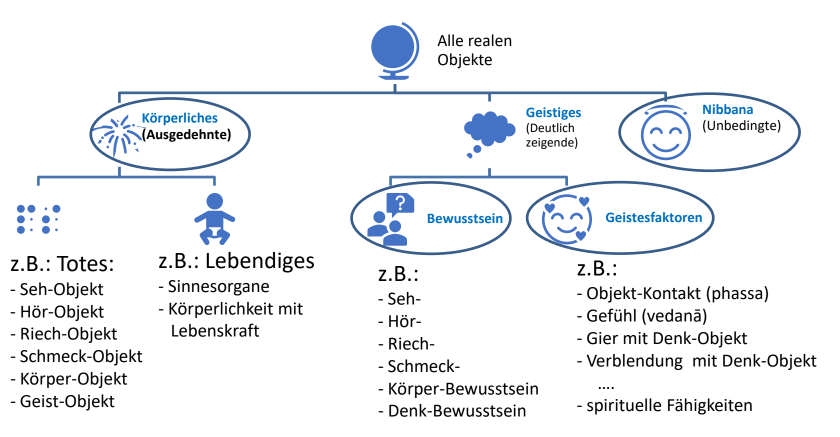


Die ganze bedingte Wirklichkeit besteht aus bedingten Dingen:

- Fünf Gruppen von Dingen (khandas):
  - a) Materielle Dinge (1), die Objekt- und Organgrundlage von Bewusstsein sind
  - b) Gefühl (2), Wahrnehmung (3) und Formationen (4), die das Bewusstsein formen
  - c) Bewusstsein (5), welches zusammen mit Gefühl, Wahrnehmung entsteht und das Materielle als Objekt- und Organ-Grundlage hat.
- 2 Sie lassen sich in 12 Gruppen (āyatanas) aufteilen, welche Grundlage für die Entstehung von Bewusstsein sind
- 3 Sie lassen sich in 18 Gruppen (dhātus) aufteilen; sie erklären sechs Bedingungen für die Entstehung von sechs Bewusstseinsarten
- 4 22 Dinge dominieren das Bewusstsein als Fähigkeiten
- S Vier Wahrheiten erklären die Wirklichkeit der Dinge bezogen auf ein Bewusstsein von Leiden, Bedingungen für Leidensentstehung, die Bedingungen Befreiung und den Weg dazu.
- **6** Die Einsicht in die Natur der bedingten Dinge und in das Gesetz des bedingten Entstehens ist der Boden zur Entwicklung des Bewusstseins mit Weisheit und damit für die Entwicklung der Einsichtserfahrungen.

## Weisheit und ihre Objekte – Dinge und Bedingungen





Analyse der d

Analyse der dhammas (reale Entitäten)

Analyse der Bedingungen (paccaya)



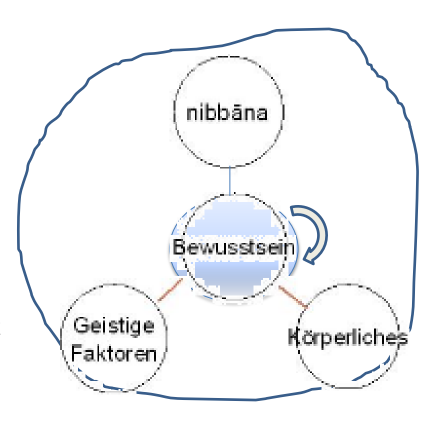
#### Abhidhamma:

Die da erklärten Wirklichkeiten Im höchsten Sinne vierfach sind: Bewusstsein, geistige Faktoren, Das Körperliche und das Nibbana (vgl. Abhidhammaṭṭha-saṅgaha Vers. 1)

#### Kommentar:

Bewusstsein kann alle Objekte der Wirklichkeit zum Objekt der Einsicht haben.

#### Vier Wirklichkeiten



2 Bewusstsein?

#### Bewusstsein



- Existenzielle Situation
- Bewusstsein Definition
- Wirklichkeit letztendliche Dinge
- Wirklichkeit konventionelle Dinge
- Einsicht in das Bedingte Alle Dinge sind durch Bedingungen getragen!

#### Bewusstsein und unsere Existenz



#### Dhammapada – Paaren-Kapitel Vers. 1

Vom Geist geführt die Dinge sind, Vom Geist beherrscht, vom Geist gezeugt. Wenn man verderbten Geistes spricht, Von erderbten Geistes Werke wirkt, Dann folget einem Leiden nach Gleichwie das Rad des Zugtiers Fuß.

- => In der Formung unser Existenz steht das Objekt "Bewusstsein" in den Mittelpunkt:
- 1) es geht um Bewusstsein
- 2) Bewusstsein und den Formungen des Bewusstseins
- 3) Bewusstsein und seine Objekte



## • Tätigkeits-Definition:

Die erste wird als Tätigkeits-Definition (kattu-sādhana) bezeichnet, weil sie einem Ding eine Tätigkeit zuordnet. Das ist zum Beispiel die Definition von citta (Bewusstsein) als "das, was denkt" (cinteti ti cittaṃ)

2 Instrumentelle Definition

Die zweite Art der Definition heißt instrumentelle Definition (karaṇa-sādhana), weil sie dem Ding, das definiert werden soll als Instrument / Funktion für etwas definiert; z.B. citta als "das, durch das man denkt" (cinteti ti etena cittaṃ).

Real-Definition nach tatsächlicher Natur:
Die dritte Art der Definition der Natur nach (bhāva-sādhana), wird die abstrakte Natur des zu definierenden Dinges in Fokus gebracht wird. So ist zum Beispiel die Definition von citta: "Der bloße Akt des

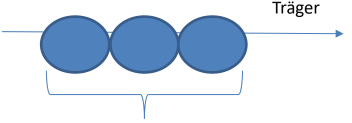
Denkens selbst citta (cintanamattam eva cittam)."

<sup>\*</sup> Vgl. Karunadasa. The Dhamma Theory: Philosophical Cornerstone of the Abhidhamma, Wheel Publications No. 412/413, Buddhist Publication Society, Kandy, 1996.

#### Bewusstsein - in konventioneller und Real-Definition



Agenten- oder instrumentelle Definition von Bewusstsein



•

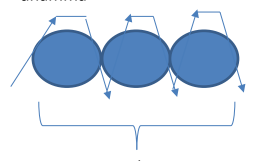
Bewusstseinsphänomene

Dualität zwischen dem Träger und Bewusstseinsphänomen: der Träger erscheint als invariante Akteur oder das Bewusstsein als Instrument.

Durch den Träger sehen, hören, riechen, schmecken wir, haben wir Körperempfindung oder denken wir.

=> Diese Definitionen sind unzureichend und legen ein Substanz-Denken nahe.

Real-Definition der Natur (sabhāva) nach. Definition von Bewusstsein als bedingter dhamma



Bewusstseinsphänomene

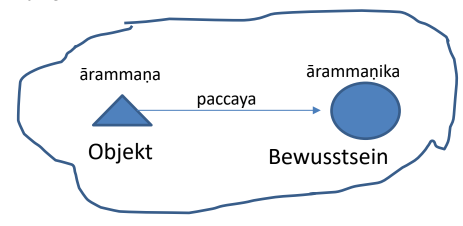
In der Real-Definition der Dinge gibt es keine Dualität der Dinge, sondern nur bedingte Phänomene wie Sehen, Hören, Riechen, Schmecken, Körperempfindung und Denken.

Das Sinnesbewusstsein korrespondiert mit dem gleichzeitig vorhanden Sinnesobjekt und hat dieses als Objekt-Bedingung (Patthāna).

## Bewusstsein - Real-Definition als Objekt-Bedingung (Patthāna)



Bedingendes=Objekt
Bedingtes=Bewusstsein / Denken / Wissen /
Erfahren



Relationslogik-Patthana: paccaya=Bedingendes oder zurückgeführtes paccayuppanna=Bedingtes oder in Relation

Der Geist bzw. das Bewusstsein ist auf das Objekt gestützt, wird durch das Objekt bedingt!



Relation der Präsentation Objekt präsentiert sich (ārammaṇa) Psychischer Akt, der präsentiert bekommt (ārammaṇika) Beide Ausdrücke sind relativ zueinander ;Objekt ist primär

- Fokus auf Objekt und nicht Subjekt
- Buddhismus kann nicht exklusiv als Idealismus angenommen werden

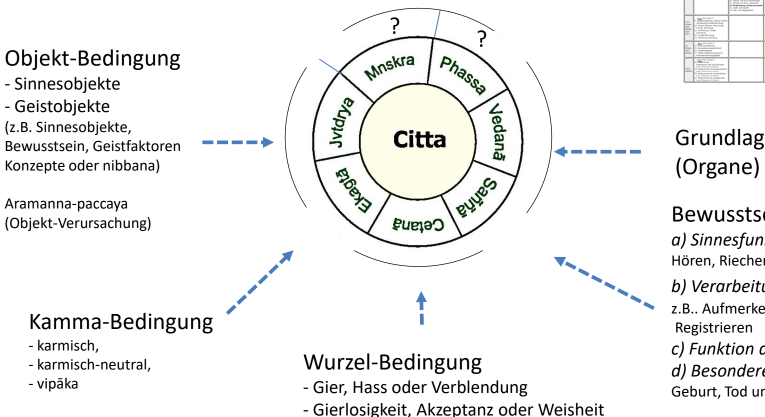
#### Beispiele:

Seh-Objekt (ārammaṇa) bedingt (paccaya) das Seh-Bewusstsein (ārammaṇika) usw.

## Bewusstsein ist vielfältig & wird durch vielfältige Bedingungen getragen

- ein Beispiel: Aufteilung von 89 Klassen im Visuddhimagga





| con sière                                              | KARMISOFHEILSAM<br>(kunti) ( <u>Imp</u> )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (SURE) (mg)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | KARMESCH-GEWERKT<br>(HERIX)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | FUNCTIONELL<br>(KY(X)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sinnes-<br>sphire                                      | Deep Ser 1 Int S.  - Send, and Shann, smorthenshell  - Send, and Shann, sm                                                                                                                                                                                                           | (Sect.) 67-20 to 1.3 to 50 to | (Intition/Miles, site plans (time, bayer (Miles.)<br>25. Gald-Carrier, Supple vides (many-Miles (fac.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | To Gent-Clement (Labo-DP) [passes/Articles miss; 2. Scattlement arms; 2. Scattlement arms; Tigate Auth DP) 2. Though a proper services are services |
| Cen-<br>lidepen-<br>lide<br>Spilare<br>(Ven-<br>tieft) | (Imp.) for 9 lin 13<br>9. George and States Contain<br>Introducing/Involosion for<br>Introducing Charles<br>Interface, Semina<br>Interface, Deads,<br>Seminary<br>13. Frankly, Samiling<br>13. Frankly, Samiling<br>13. George Charles<br>13. George Charles<br>14. George Charles<br>15. George Charles<br>16. George Charles<br>17. George Charles<br>18. George Charles<br>18. George Charles<br>19. George C |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (M., M., T) for 17 his G1 12 Smill-membranag, Oskara Zerikan Medicking Nakan Samiling S1 Oskara Serikan, Interliging Through, Cameriang S1 Interliging S1 Interliging S1 Interliging S1 Interliging S1 Interliging S1 Interliging                                                                                                                                                                                     | (Iran) Für Bi be BS.  50. Milleriandhamung.  50. Seminandhamung.  50. Seminandhamung.  50. Seminandhamung.  60. Seminandhamung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                        | (2mp.) für 14 liss 17<br>14. Naumunstlichkeit<br>21. Sonusetenn nummtlichkeit<br>31. Nichtheitgebeit<br>31. Visider-Vahrmehmung-Roch-<br>Nichtwahrsehmungsgebiet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (W, G, T) für E3 kin C5<br>G3. Persententlichtest<br>G3. Enrussteinstrummendichkeit<br>G4. Nichtmotigsbiet<br>G5. Nichtmittellerung-Nicch-<br>Nichtwatersteinungspläst                                                                                                                                                                                                                                                | (24) für 50 km 50<br>60. Talentunnstlichkall<br>81. Zanusstlichkall<br>60. Nichtehrligsbild<br>60. Nichtehrligsbild<br>60. Nichtehrligsbild<br>60. Nichtehrligsbild                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oter-<br>veltich                                       | [2mg.) für 18 km 21<br>21. Habrismisst<br>Pfludminnisst<br>19. Stone ibn 21 km, 1<br>21. Pfludminnisst 21 km, 1<br>21. Pfludminnisst der Newtocksiter<br>plan 1 (Stone ibn 12) kön, 2<br>21. Pfludminnisst der Newtocksiter<br>plan 1 (Stone ibn 12) km, 1<br>21. Pfludminnisst der Anbalstecht<br>(sie in 1 (Stone ibn 12) km, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (mp.) für 66 tils 69<br>G. Frakhtermann des Emmerbeites<br>sobre 1 Kissen 6 (1) (2 (mp.)<br>C. Frakhtermann der 10 (2 (mp.)<br>G. Frakhtermann der Frakhter<br>Sobre 1 Kissen der 10 (2 (mp.)<br>G. Frakhtermann der Aufmissionsfelter <sup>4</sup><br>G. Frakhtermann der Aufmissionsfelter <sup>4</sup><br>G. Frakhtermann der Aufmissionsfelter <sup>4</sup><br>G. Frakhtermann der Aufmissionsfelter <sup>4</sup> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

# Grundlagen-Bedingung

#### Bewusstseins-Funktionen

- a) Sinnesfunktionen: z.B.. Sehen-Hören, Riechen, Schmecken usw.
- b) Verarbeitungs-Funktionen
- z.B., Aufmerken, Rezeptieren, Bestimmen,
- c) Funktion des Erlebens
- d) Besondere Funktionen Geburt, Tod und Unbewusstes

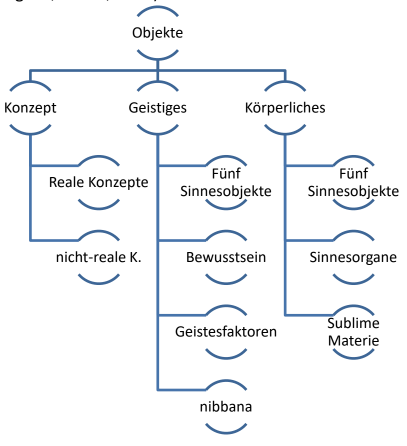


Der Inhalt unseres Bewusstsein wird durch Sinnes- und Geistobjekte bestimmt, die Form durch Geistesfaktoren

## Bewusstsein - Objekte des Bewusstseins



Konzept, Geistiges und Körperliches sind Objekte des Geistigen bzw. des Bewusstseins (Quelle: Abhidhammattha-sangaha, S. 134, §196):





Das Bewusstsein als Objekt-Bedingung wird durch Objekte bestimmt; es gilt daher Einsicht in die Natur der Objekte oder Dinge zu bekommen.

## Bewusstsein - Objekte des Tor-unabhängigen Unbewusstseins (2)



Bisweilen aber sind es im Vorleben (unmittelbar vor dem Sterben) durch die 6 Tore aufgegriffene und damals gegenwärtige, vergangene oder begriffliche Objekte, bestehend in einer (eine früher begangene Tat im Geiste wiederholenden) Karmatätigkeit (kamma) oder einem Merkmal eines solchen Karma (kamma-nimitta; z.B. Blut, Dolch u. dgl.) oder einem Merkmal der bevorstehenden Daseinsfährte (gatinimitta; z.B. Höllenfeuer oder himmlische Paläste u. dgl.).



Frühere Tat (kamma) Merkmal Frühere Tat (kamma-nimitta) Merkmal Daseinsfährte





Objekte des Unbewusstsein bei der Geburt, dem Tod oder im Unbewussten zwischen Geburt und Tot

## Bewusstsein - Objekte des Sechser-Tor-Bewusstseins (1)



| Objekte des Bewusstseins                                                                                                                                                                                                 | rūpa-/<br>dhamma-<br>ārammana          | Zeitliche<br>Einordnung                | real/<br>nicht real              | Sechser-Tor-<br>Bewusstsein                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I. Materielles (rūpa)  1. Sinnes-Objekte Seh-Objekt Hör-Objekt Riech-Objekt Geschmacks-Objekt Körper-Objekt                                                                                                              | panca-ārammana<br>(Sinnes-Objekte)     | gegenwärtig                            |                                  | Sehbewusstsein     Höhrbewusstsein     Riechbewusstsein     Schmeckbewusstsein     Körperbewusstsein |
| (alle Sinnesobjekte )  2. (innere) Körperlichkeit  a, Sensitive Körperlichkeit  (Seh-, Hör-, Riech, Schmeck- und  Körperorgan)  b, Sublime Körperlichkeit  (z.B. Geschlecht, Herz, Lebenskraft,  Nahrung, Wasserelement) | dhamma-<br>ārammana<br>(Geist-Objekte) | vergangen,<br>gegenwärtig<br>zukünftig | paramattha-<br>dhamma<br>(dhātu) | 6. Geistbewusstsein                                                                                  |
| II. Geistiges (nāma) 1. Bewusstsein 2. Bewusstseinsfaktoren 3, Nibbāna                                                                                                                                                   |                                        | zeitlos                                |                                  |                                                                                                      |
| 4. Begriff oder Konzept (paññatti)                                                                                                                                                                                       |                                        | Zeitios                                | nicht real                       |                                                                                                      |

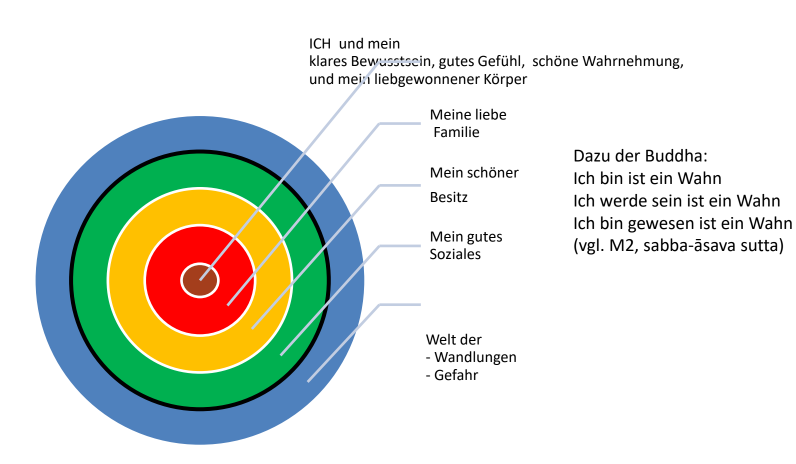


Objekte des Bewusstseins in der Sechser-Aufteilung des Bewusstsein; Einsichtsmeditation bezieht sich auf die bedingten paramattha-dhamma. Sie stellen die Gesamtheit der bedingten Wirklichkeit dar.

## Bewusstsein – Konzepte bilden den Ich-Schein unserer Existenz

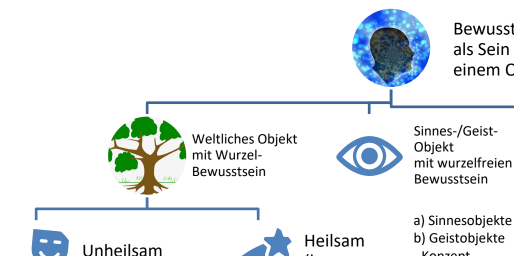


Sakkāya-diţţhi & māṇa stärken die Sinnengier und führen zu einer Anhäufung liebgewonnener Objekte



## Bewusstsein - Objekte des Tor-abhängigen Bewusstseins (3) - nach Kamma und Welten (Sinneswelt + Überwelt)





Bewusstsein als Sein von einem Objekt

Vereinfachte Darstellung Transzendentes Objekt mit überweltlichen Bewusstsein (lokuttara)

(akusala)

- sobhana)
- a) Sinnesobjekte
- b) Geistobjekte
- Konzept
- Körperlichkeit
- Bewusstsein
- Geistesfaktoren
- Konzept
- ggf. nibbana

- a) Sinnesobjekte
- Konzept
- Körperlichkeit
- Bewusstsein
- Geistesfaktoren
- Konzept
- ggf. nibbana

Nibbana mit

- 4 Pfaden
- 4 Frucht-Momente

a) Sinnesobjekte b) Geistobjekte

- Konzept
- Körperlichkeit
- Bewusstsein
- Geistesfaktoren
- Konzept

(kama-

Karmisch-neutrales -**Bewusstsein:** 

(Funktionen wie Sinnesoder Geist-Wahrnehmung, Aufmerken usw.)

Karmischüberweltliches **Bewusstsein** nibbana

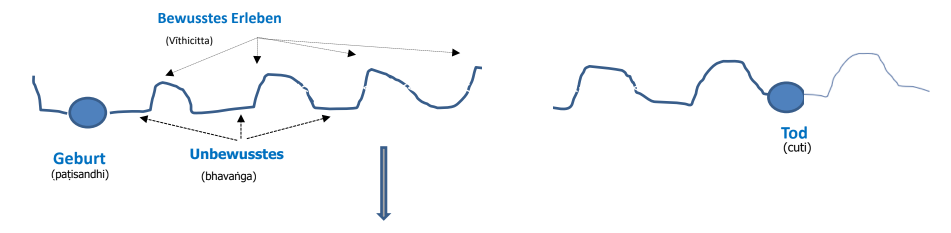
## **Karmisches weltliches Sinnes-Bewusstsein:**

(Erfahren oder Erleben eines Sinnes- oder Geistobjektes Objektes)



## Bewusstsein - Existenz als eine Reihung von Bewusstseinsmomenten mit einem Wechsel zwischen Unbewussten und Bewussten.





- 1. Sinnes-Tor-Prozess: Aufmerken=>Sehen=>Rezipieren=> Prüfen=>Feststellen=>Erleben=>Registrieren
- 2. Geist-Tor-Prozess: Aufmerken=>Erleben=>Registrieren
- 3. Unbewusstes (bhavanga-citta): Geist-Tor oder Geburts-Bewusstsein oder Todes-Bewusstsein

#### **Bewusstseins-Funktionen:**

- a) im wurzelfreien Bewusstsein: Aufmerken, Fünf-Sinnesfunktionen, Rezeptieren, Prüfen, Feststellen, Registrieren
- b) im Wurzel-Bewusstsein: Erleben, bhavanga, teilweise Registrieren, Geburt und Tod

Sinnes-Objekte durch 5 Tore **Geist-Objekte** durch Geist-Tor Geist-Objekt im Unbewussten: Frühere Tat, Anzeichen der Tat Vision über Zukunft am Sterbebett

## Weisheit und ihre Objekte – Orientierung (Praxis)



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen



#### Warum leiden wir?

Warum ernten so viele bittere Enttäuschung als Frucht all ihrer Bemühungen? Der Grund ist, dass sie nicht wissen, was echtes Glück ausmacht\*.

- 1. Wir wissen nichts über die wahre Natur der Dinge.
- 2. Wir wissen nicht was diese Welt als ganzes ausmacht.
- 2. Wir wissen nichts von der Gefahr des weltlichen Glück
- 3. Und wir kennen nicht den Übergang zum höherem Glück.

#### **Eigene Betrachtung:**

Wie gehen wir auf die Suche nach Glück? Wie können wir in dieser Welt tiefen Frieden suchen? Was sind für uns die wahren Dinge?

---

<sup>\*(</sup>vgl. Nyāṇarāma. Sieben Betrachtungen der Einsicht, S. ?)

## Konzept über reale Dinge (paramattha) vs. reines Konzept (paññatti)



- (1) Hierbei aber gilt ein Begriff als realer Begriff (paramatthato) bzw. wirklich Vorhandenseiendes
  - (a) wie Körperlichkeit, Gefühl, Wahrnehmung, Formationen und Bewusstsein (khandhas)
  - (b) Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Körper-Objekt, Geist-Objekt Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Körper-, Geist-Bewusstsein (12 āyatanas)
  - (c) Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Körper-Objekt, Geist-Objekt Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Körper-, Geist-Organ Seh-, Hör-, Riech-, Schmeck-, Körper-, Geist-Bewusstsein (18 dhātus) usw. Reale Begriffe sind aus der direkten Wahrnehmung von Dingen der Wirklichkeit abgeleitet. (vgl. Abhidhammattha-saṅgaha, Kompendium des Ganzen; sabba-saṅgaha)
- (2) Als irrealer Begriff aber gilt ein Begriff, wenn man dadurch etwas im höchsten Sinne nicht wirklich Vorhandenseiendes bezeichnet. Nämlich:
  - (a) der Sechswissens-Gewaltige,
    Das 'Sechserwissen' ist, als geistiger Zustand, etwas Reales; 'der Gewaltige'
    aber ist etwas Irreales, da dadurch ein im höchsten Sinne
    nicht wirklich bestehendes Wesen angedeutet wird.
  - (b) Frauen-Stimme,
    'Frau' ist als Bezeichnung eines 'Wesens' etwas Irreales, 'Stimme'
    aber, als zur Körperlichkeit gehörend, etwas Reales.
  - (c) König-Sohn.

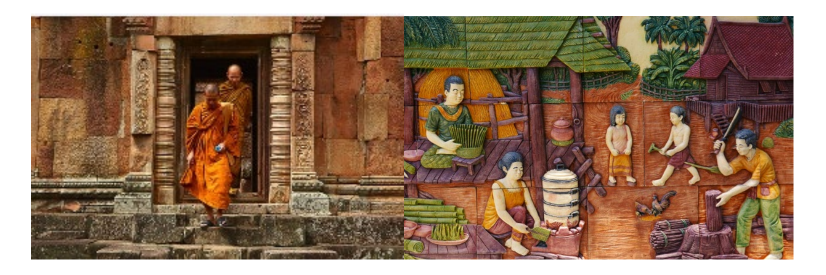
    Beide Glieder bezeichnen nicht im höchsten Sinne wirklich vorhandene Wesenheiten.

    Irreale Begriffe von Dingen werden aufgrund von Konvention festgelegt;

    (vgl. auch Abhidhammattha-sangaha, S. 137, Begriffe).

#### Konzepte als Objekte des Bewusstseins – ein Beispiel





Wir lesen im Vinaya ("Suttavibhaṅga", Pācittiya 85), dass Mönche nicht zur unrechten Zeit ein Dorf aufsuchen sollten. Die Begründung dafür ist, dass sie sich zu leicht weltlichen Gesprächen mit Freuden hingeben würden. Wir lesen:

'Zu jener Zeit begaben sich sechs Mönche zur unrechten Zeit in ein Dorf. Sie ließen sich in einer Halle nieder und plauderten über allgemeine Dinge:

über Könige, Diebe, bedeutende Minister, Armeen, Befürchtungen, Kriege, Speisen, Getränke, Bekleidung, Lagerstätten, Girlanden, Wohlgerüche, Fahrzeuge, Dörfer, kleine Städte, große Städte, Länder, Frauen, starke Getränke, Straßen, Brunnen, Verstorbene, Verschiedenes, theoretische Betrachtungen über die Welt, über die See, über Werden und Nichtwerden" …'

# Wirklichkeit – Die Einsichtspraxis betrachtet die realen bedingten Dinge (paramattha-dhamma) der letztendlichen Wirklichkeit (2)



#### I. Konventionelle Wirklichkeit

Name oder Symbolische Dinge (nāma-paññatti)

Bezeichnung oder Bezeichnendes Begriff als sprachliches oder geistiges Gebilde Semiotisches Dreieck Konventionelle Dinge oder Konzept (attha-paññatti)

Konzepte/ gedachte konventionelle Objekte Begriffsbedeutung

- Reale Konzepte beziehen sich auf paramattha-dhamma
- irreale Konzepte, gedachte fiktive Dinge

#### II. Letztendliche Wirklichkeit

Tatsächliche Dinge paramattha-dhamma

Bedingte Dinge:

- Rūpa-Objekte
- 2 geistige Objekte [Gefühl, Bewusstsein, dhamma]

Bedingte Dinge sind einmalig und existieren nur einen Moment:

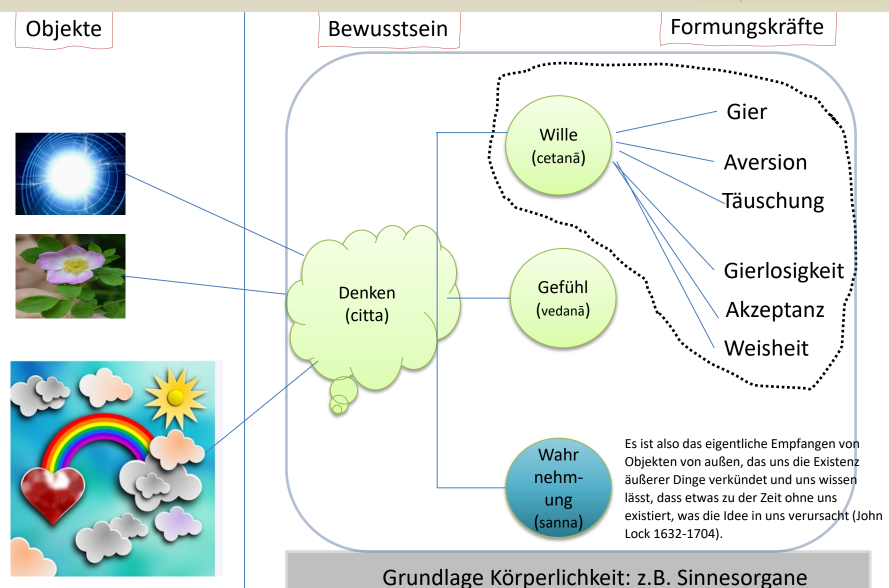
- => davor haben sich nicht bestanden
- => danach bestehen sie nicht
- => sie gehen nirgends wohin
- => sie kommen nirgends woher

**Unbedingtes Ding:** 

nibbana

## Fiktives Konzept oder Wirklichkeit – Objekt-Bedingung des Bewusstseins





und restliche Körperlichkeit (vatthu)

## Einführung in die Philosophie des Buddhismus



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen

#### Bewusstsein – Anleitung zur Betrachtung der eigenen Existenz





Lebe nicht in der Vergangenheit, Hoffe nicht auf die Zukunft, Konzentriere Deinen Geist auf den gegenwärtigen Moment

Alle bedingten Dinge sind vergänglich, dies mit Weisheit betrachtend, wird man des Leidens überdrüssig. Dies ist der Weg zur Befreiung

Der Buddha gibt uns eine Anleitung wie wir die Dinge sehen können.

#### Bewusstsein - Betrachtung der Substanzlosigkeit des Seins



#### Bāhiya-Sutta (Ud 1.10), Bhikkhu Anālayo:

"Wenn in dem Gesehenen nur das ist, was gesehen wird, im Gehörten nur das, was gehört wird, im Gefühlten nur das, was gefühlt wird, im Erkannten nur das, was erkannt wird, dann bist du nicht "durch dieses"; wenn du nicht "darin" bist, dann bist du weder "hier" noch "dort" noch "dazwischen". Dies ist das Ende des Leidens (dukkha).

#### Schlussfolgerung:

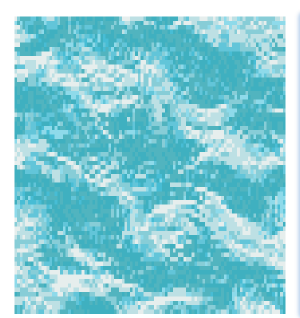
- 1. Achtsamkeit (reines Gewahrsein) hindert den Geist daran, die rohen Daten der Sinneswahrnehmung zu bewerten und mit Konzepten anzureichern.
- => Nur die bedingten paramattha-dhamma sehen
- 2. Dann bist du nicht "durch dieses"; oder: "nicht dort", "durch dies nicht beeinflusst, nicht durch Konzeptualisierung, Vorlieben... forttragen zu lassen und die Wahrnehmung verzerren lassen

wenn du nicht "darin" bist, kein Ich dabei, keine Identifikation. Da ist kein "wahrnehmendes Selbst"! Kein ICH.

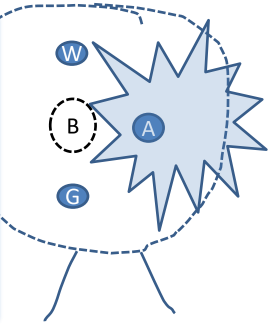
# Bewusstsein – Anleitung zur Betrachtung der Flüchtigkeit der Dinge Eigennatur der Dinge (Analyse) und Netzwerk der Bedingungen als Träger (Synthese)



#### **Dinge im Strom des Entstehens und Vergehens**







# Das was war existiert nicht mehr

Das zukünftige existiert noch nicht

- 1. Alle bedingten dhammas existieren nur einen kleinen Moment vergehen sofort wieder
- 2. nach ihrem Vergehen kommen sie nie wieder in Erscheinung
- 3. Und doch wirken sie im bedingten Fluss und Netz der bedingten Dinge
- 4. Wirklichkeit besteht nicht aus einer Vielzahl von separaten Dingen (Atomismus) oder durch eine Ursache (Monismus); die Dinge werden durch ein Netz von Bedingungen getragen.

Es ist also das eigentliche Empfangen von Objekten von außen, das uns die Existenz äußerer Dinge verkündet und uns wissen lässt, dass etwas zu der Zeit ohne uns existiert, was die Idee in uns verursacht (John Lock 1632-1704).

www.abhidhamma.de

## Fiktives Konzept oder Wirklichkeit – Eigennatur und Bedingungen Eigennatur der Dinge (Analyse) und Netzwerk der Bedingungen als Träger (Synthese)



Nyanatiloka (Wörterbuch zu dhammanupassana): Im Suttentexte wird nach jeder einzelnen Übung gezeigt, wie diese schließlich in der Hellblickbetrachtung endet:

- •»So betrachtet er hinsichtlich seiner eigenen Person das Körperliche,
- nach Außen hin das Körperliche, beiderseits das Körperliche.
- Das Entstehen des Körperlichen betrachtend verweilt er,
- das Hinschwinden des Körperlichen betrachtend verweilt er,
- das Entstehen und Hinschwinden des Körperlichen betrachtend verweile er.
- •, Körperliches ist da' (aber kein Ich, keine Persönlichkeit usw.!):
- diese Achtsamkeit hält er sich gewärtig,
- so weit sie zur Erkenntnis und Geistesklarheit führt;
- und unabhängig lebt er, und an nichts in der Welt haftet er an.«

Genau in derselben Weise betrachtet er die Gefühle, das Bewusstsein und die Geistobjekte.

# Wirklichkeit – Die Einsichtspraxis betrachtet die realen bedingten Dinge (paramattha-dhamma) der letztendlichen Wirklichkeit (1)



| Konventionelle Wirklichkeiten<br>Konzepte (paññatti)<br>Konventionelle Wahrheit (sammuti sacca) |                                                     | <b>Letztendliche Wirklichkeiten</b> Letztendliche Realitäten (paramattha dhammā) oder letztendliche Wahrheit (paramattha sacca) |                                                                                             |                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| nāma-paññatti<br>Name eines Dings,<br>Phänomens, einer<br>Person oder eines<br>Wesens           | attha-paññatti<br>Ding, Person<br>oder Wesen selbst | <b>nāma</b><br>Geist, Geistiges,<br>Psyche, geistige /<br>psychische<br>Phänomene                                               | rūpa<br>Materie, Körper,<br>materielle<br>Eigenschaften,<br>physikalische<br>Phänomene      | Nibbāna                                                                           |
|                                                                                                 |                                                     | citta (89/121)  = Bewusstsein cetasika (52)  = Geistesfaktoren, Geisteszustände, geistige Eigenschaften                         | 28 rūpas:<br>4 große Elemente<br>(mahābhūta),<br>5 Sinnesorgane,<br>Sinnes-Objekte,<br>usw. | 1. kilesa-nibbāna = sa'upadisesa Nibbāna 2. khandha-nibbāna = anupadisesa Nibbāna |

Objekte in zwei Wirklichkeiten- Quelle: Agganyani







Wahrheitssucher die vom nahen Ufer zum fernen Ufer gehen, sind sich selbst Zuflucht und entwickeln ihre eigenen Willensbildung (vgl. S.51.1-86; Iddhipāda Saṃyutta - Machtfährten):

Dadurch haben sie den richtigen Fokus (richtige Konzentration = samma samādhi):

- 1. .. sie entwickeln den richtigen Wunsch Einsicht zu gewinnen [chanda-samādhi],
- 2. ..sie lenken die Energie in die richtige Richtung von Meditation [viriya-samādhi],
- 3. .. sie entwickeln klares Bewusstsein über die Natur der Dinge [citta-samādhi],
- 4. ..sie entwickeln Weisheit durch ständige eigene Prüfung mit Einsicht [vimaṃsa-samādhi]

Diese vier Grundlagen spiritueller Macht, wenn sie entwickelt und kultiviert werden, führen dazu, dass man vom nahen Ufer zum anderen Ufer fortschreitet.

## Einführung in die Philosophie des Buddhismus



- 1. Wirklichkeit
- 2. Orientierung
- 3. Befähigung
- 4. Schlussfolgerungen



Alle bedingten Dinge sind immer wieder Objekt der Täuschungen.

=>**Verstrickt** wir uns nicht in **weltliches Denken** (dem Schein von Kontrolle und Besitz von weltlichen Dingen)

Wenn wir offen nach innen und außen schauen und die Natur der "körperlichen und geistigen Dinge" (Vergänglichkeit unserer Existenz bzw. deren Bedingtheit mit karmischen Wirkungen wie Alter, Krankheit, Tod) gewahr werden, dann mögen wir durch eigene Erfahrungen gestärkt ohne Anhaftung durch die Angst hindurchgehen und nicht durch den Schrecken des Alters, der Krankheit und des Todes mitgerissen werden.

Wir können körperlich krank und geistig gesund bleiben:

durch eine durch eigene Erfahrung verinnerlichten höheren Sicht - mit Gleichmut in Weisheit - und bei existenziellen Krisen wie der Fels in der Brandung sein.

Seid Euch selber eine Zuflucht, nehmt den dhamma zur Zuflucht und nehmt keine andere Zuflucht.

#### Quellen



- 1. Agganyani 2015. Paṭṭhāna Bedingungszusammenhänge. Abhidhamma-Förderverein 2015
  - Objekt-Bedingung (ārammaṇa paccaya), Grundlagen-Bedingung (nissaya paccaya), und Zusammenentstehungs-Bedingung (sahajāta paccaya)
- 2. Karunadasa 2015. The Theravada Abhidhamma. Kapitel 1 bis 6.
- 3. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Handbuch der buddhistischen Philosophie. Abhidhammaṭṭha-Saṅgaha
  - Kompendium des Ganzen (sabba-sangaha)
  - Kompendium der Bedingungen
- 4. Nyāṇatiloka Mahāthera 2014. Visuddhimagga. Kapitel: Daseinsgruppen, Grundlagen und Elemente, Fähigkeiten und Wahrheiten.
- 5. Nyāṇapoṇika 2005. Darlegung der Bedeutung (Atthasālinī).
- 6. Saṃyutta Nikāya (www.suttacentral.net)
  - Nidāna-Samyutta (Bedingtes Entstehen oder Paţiccasamuppāda
  - Dhātu Samyutta
  - Khandha Samyutta
  - Saļāyatana Samyutta
  - Indriya Samyutta
  - Sacca Saṃyutta

## **Backup**

#### Die Welt aus ganzheitlicher Sicht – 5 Gruppen von bedingten Dingen



#### Bedingte Dinge

Alles will ich euch zeigen, ihr Mönche, das höret wohl.

Was ist also, ihr Mönche, alles?

- 1. Das Auge ist es und die Formen,
- 2. das Ohr und die Töne,
- 3. die Nase und die Düfte,
- 4. die Zunge und die Säfte,
- 5. der Körper und die Gegenstände,
- 6. der Geist und die Dinge: das heißt man, ihr Mönche, alles.

Saļāyatana-Saṃyutta S.35.23 Alles - Sabba Sutta

#### Bedingungen:

- 1. avijjā "Nichtwissen",
- 2. sankhāra "Gestaltungen",
- 3. viññāṇa "Bewusstsein",
- 4. Nāma rūpa "Geist und Materie",
- 5. saļāyatana "die sechs Sinnesbereiche",
- 6. phassa "Berührung",
- 7. vedanā "Empfindung",
- 8. tanhā "Durst",
- 9. upādāna "Anhaftung",
- 10. bhava "Werden",
- 11. jāti "Geburt",
- 12. jarāmaraņa "Alter und Tod".

Saļāyatana-Saṃyutta

S.12.1. Die Verkündigung - Paţiccasamuppāda Sutta

### Die Welt aus ganzheitlicher Sicht - Entfaltung von Befreiungs-Wissen



#### Den Boden dieses Wissens bilden verschiedenerlei Dinge, wie die

- 5 Gruppen [Reale Objekte der Persönlichkeit],
- 12 Grundlagen [Objekt- und Organ-Grundlagen von Bewusstsein],
- 18 Elemente [Objekt- und Organ-Bedingung und Bewusstseinsarten],
- 22 Fähigkeiten\* [körperlich: Geschlecht, Sinnesorgane, Lebenskraft geistig: Bewusstsein, Gefühl und spirituelle Geistesfaktoren],
- 4 Wahrheiten [Objekte der Wirklichkeit, Bedingungen für Leiden & der Aufhebung] die Bedingte Entstehung usw. (d. i. die bedingt entstandenen Dinge).

Alle in den Sutten genannt z.B. Samyutta

Hat man aber durch Lernen und Befragen sein Wissen in jenen den Boden bildenden Dingen geübt, so möge man die beiden die Wurzel bildenden Reinheiten (der Sittlichkeit und des Geistes) zustande bringen und entfalten, darauf die den Rumpf bildenden 5 Reinheiten. Dies ist die kurze Darstellung hiervon (Vis. S. 503).

<sup>----</sup>

<sup>\*</sup> Die 22 Fähigkeiten stellen nur einen Teil der geistigen Wirklichkeit dar

## Die Welt aus ganzheitlicher Sicht – 5 Gruppen realer bedingter Dinge



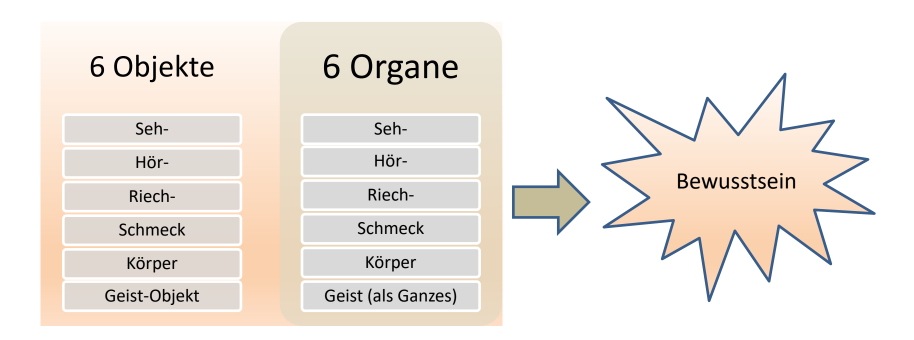
| Fünf Gruppen (khandha)        | Dreier-Aufteilung                  | Zweier-Aufteilung       |  |
|-------------------------------|------------------------------------|-------------------------|--|
| (1) Materielles (rūpa-),      | (1) Materielles (rūpa)             | (1) Materielles (rūpa)  |  |
| (2) Gefühl (vedanā-),         | (2) (2) (3)                        | (2) 2 : ::              |  |
| (3) Wahrnehmung (saññā-)      | (2) Geistesfaktoren<br>(cetasikas) | (2) Geistiges<br>(nāma) |  |
| 4) Formungskräfte (sankhāra-) |                                    |                         |  |
| 5) Bewusstsein (viññāṇa-)     | (3) Bewusstsein (citta)            |                         |  |



- 1. Das Bewusstsein (z.B. Seh-Bewusstsein) steht mit dem Materiellen (rūpa) als Grundlage (vatthu; z.B. Auge) und als Objekt (ārammaṇa; z.B. Seh-Objekt) in Beziehung.
- 2. Das Bewusstsein entsteht zusammen mit Gefühl, Wahrnehmung und den Formungskräften.

#### Die 12 Grundlagen der bedingten Wirklichkeit des Bewusstseins



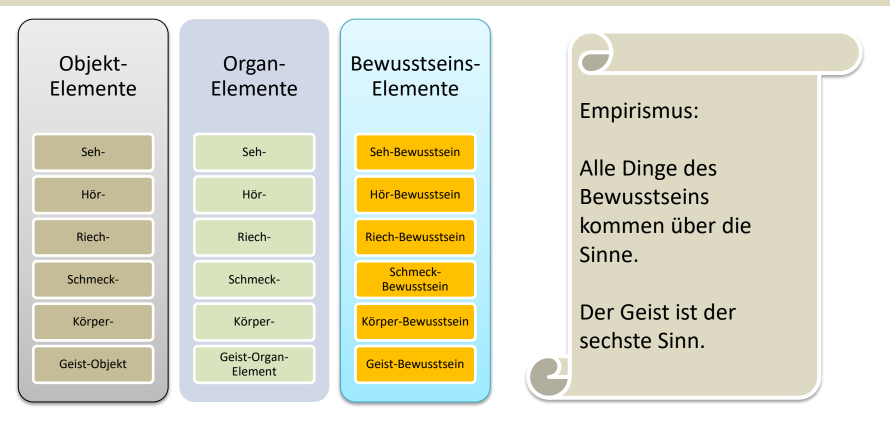


Saļ-āyatana paccayā phasso (Bedingtes Entstehen)

āyatanas sind Treffpunkte, Geburts- und Entstehungsort und Ursache für alles Bewusstsein (Visuddhimagga Abschnitt Grundlagen und Elemente, S. 557 oder saļāyatana-saṃyutta)

#### 18 Elemente: Die realen Objekt-, Organ-Elemente und Bewusstsein





Bewusstsein (Vis. Abschnitt Grundlagen und Elemente, S. 557 oder M 115 Bahudhātuka Sutta oder dhātu-saṃyutta)

Vis. S. 557 "Nach Sinn": - Das Sehorgan ist hier das, was sieht, das Sehobjekt, was sich anschaulich zeigt, das Sehbewusstsein das Bewusstsein des Sehorgans; dementsprechend ist es mit den übrigen Elementen.

#### Die 22 Fähigkeiten – als Teil der Wirklichkeit



```
Körp. Wohlgefühl

    Sehorgan

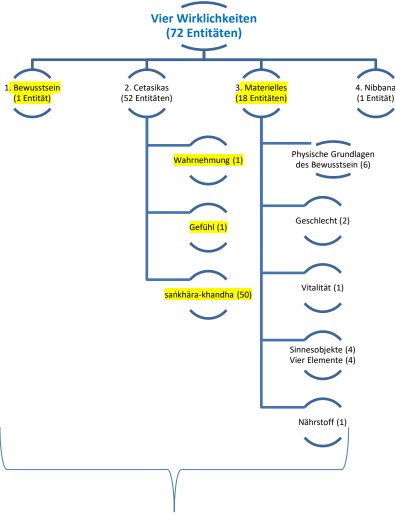
2. Hörorgan
                                  11. Schmerz
                    (5 Sinnen-
                                                          (5 Gefühle)
3. Riechorgan
                                  12. Frohsinn
                    organe)
4. Schmeckorgan
                                  13. Trübsinn
                                  14. Indifferenz
5. Körperorgan
6. Geist (Bewußtsein)
                                  15. Vertrauen
                                  16. Willenskraft
7. Weiblichkeit
                                                          (5 geistige
                                  17. Achtsamkeit
8. Männlichkeit
                                                          Fähigkeiten)
9. Lebensfähigkeit
                                  18. Sammlung
  (körperl. wie geist.)
                                  19. Wissen
20. Der Gedanke: "Das noch Unerkannte werde ich erkennen"
   (anaññātañ-ñassāmî t' indriya)
21. Höchstes Wissen, Gnosis (aññ' indriya)
22. Die Fähigkeit des das Höchste Wissen Besitzenden (aññātāv' indriya).
```

Fähigkeiten üben Macht über andere Phänomene in ihrem Einflussbereich aus, die sie dominieren und kontrollieren. Die physischen Sinnesorgane haben die Fähigkeit und Kraft, das entsprechende Sinnesbewusstsein mit seinen Geistesfaktoren zu dominieren. Materielle Lebensfähigkeit kontrolliert die kamma-geborene Materie. Geistige Fähigkeiten haben die Kraft in ihrem Einflussbereich, d.h. bei zusammenentstehende Phänomenen, anzuführen, zu kontrollieren und zu befähigen.

### Wirklichkeit als Sein im höchsten Sinne (abhidhamma)

Eigennatur der 72 Dinge





Fünf Gruppen als das persönliche höchste Sein: Bewusstsein, Wahrnehmung, Gefühl, Sankhārakkhandha & Materielles

#### Bewusstsein (1):

Im Mittelpunkt oder besser noch an erster Stelle unserer bedingten Existenz steht eine Entität Bewusstsein als paramattha-dhamma. In den Sutten heißt es "Vom Geiste gehen die Dinge aus" (vgl. 1. Vers Dhammapada), womit gemeint ist, dass das Bewusstsein der Vorläufer und Führer aller Dinge ist, indem dieser in einem geistigen Akt die Objekte der Wirklichkeit widerspiegelt;

#### Geistesfaktoren (52):

Bewusstsein entsteht mannigfaltig in verschieden Klassen - immer im Zusammenwirken der Geistesfaktoren "Wahrnehmung" und Gefühl und einer spezifischen Auswahl von insgesamt 50 Formungskräften (saṅkhārakkhandha) z.B. differenziert in den karmischen Bewusstsein nach Wurzel -Faktoren Gier, Aversion oder Verblendung oder im karmisch reinen Bewusstsein (sobhana-citta) z.B. mit Weisheit oder aber im karmisch-neutralen Bewusstsein verbunden mit Sehen, Hören, Riechen etc. oder Aufmerken am Sinnestor oder Geistestor ohne Wurzel-Faktoren.

#### Materielles (18):

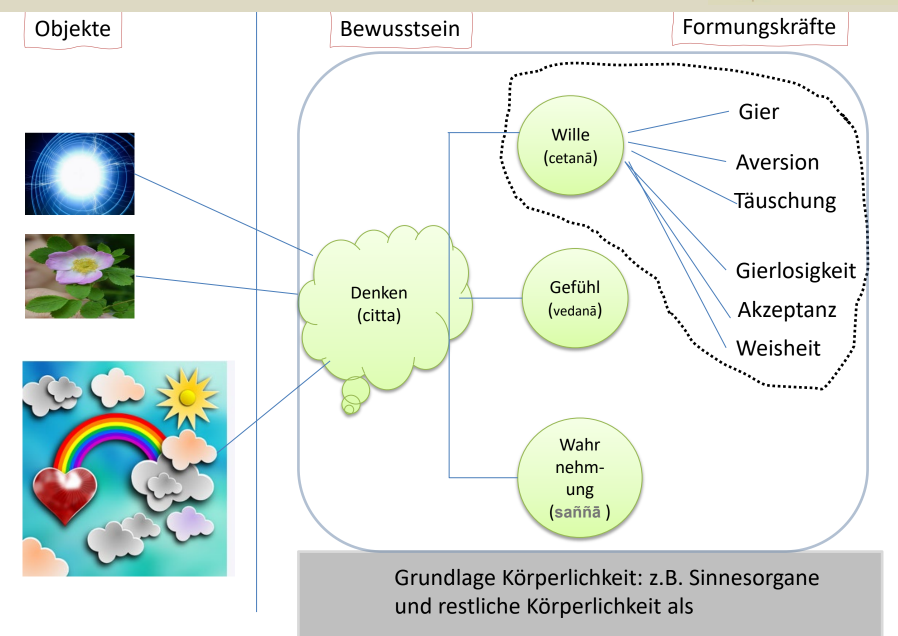
Bewusstsein entsteht immer in der Interaktion oder Zusammenwirken mit "materiellen Entitäten" wie z.B. den fünf Sinnesorganen und den Sinnesobjekten (Seh- Hör-, Riech, Geschmack- und Körperobjekt). Die 28 materiellen Objekte der materiellen Phänomene bestehen im höchsten Sinne aus 18 Entitäten (vgl. Abhidhammaṭṭha-Saṅgaha, Abschnitt der Körperlichkeit).

#### Nibbana (1):

Objekt der Befreiungserfahrung hat das überweltliche Pfad- und Fruchtbewusstsein

### Fiktives Konzept oder Wirklichkeit – Objekt-Bedingung des Bewusstseins





## Die vier edlen Wahrheiten handeln von den bedingten Dingen, dem Unbedingten und den spirituellen Fähigkeiten und den Bedingungen





Beschreibung der Dinge der Wirklichkeit: Alle bedingten Dinge der Wirklichkeit, die sich in den khandhas zusammenfassen lassen, sind leidvoll

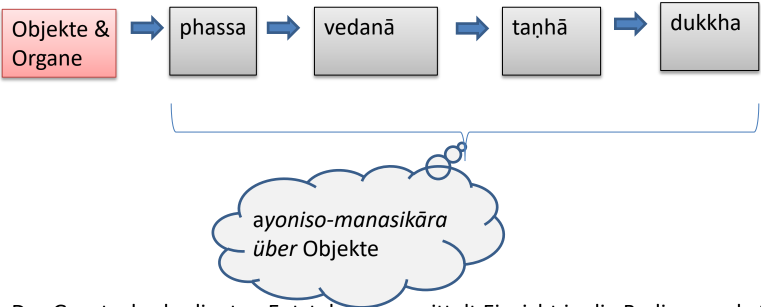
Primäre Bedingung für Leiden: Durst, Gier, ..

Befreiung: Die Befreiung ist Loslassen von allen bedingten Dingen....

Bedingungen für den Weg: Der Weg ist die Entwicklung der spirituellen Fähigkeiten ...

Die vier edlen Wahrheiten beschreiben Dinge und Bedingungen der Daseins-Wirklichkeit in Zusammenhang mit Leiden und Leidensbefreiung





Das Gesetz des bedingten Entstehens vermittelt Einsicht in die Bedingungskette zur Entstehung von Leiden.

- Die āyatanas bedingen den Sinneseindruck (sechs Bewusstseinsarten)
- Mit dem Sinneseindruck entsteht zugleich Gefühl
- Auf Grundlage von Gefühl entsteht tanhā
- Tanhā ist die Ursache für Leiden